hope the assising mit thro 63 an application newstare. G.

H. 141 Le 201. 59 CW,

a, or, 20 BIBLIOTHECA INDICA;

# COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Hon. Court of Directors of the East India Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

No. 142.



# सर्वदर्शनसङ्गृहः।

SARVADARS'ANA SANGRAHA;

OR AN

EPITOME OF THE DIFFERENT SYSTEMS OF INDIAN PHILOSOPHY.

BY MADHAVACHARYA

EDITED BY PANDITA IS'WARACHANDRA VIDYÁSÁGARA,

Principal of the Sanskrita College, Calcutta.

FASCICULUS #

I.II.

PRINTEL

## WILLIAMS & NORGATE,

AGENTS TO THE

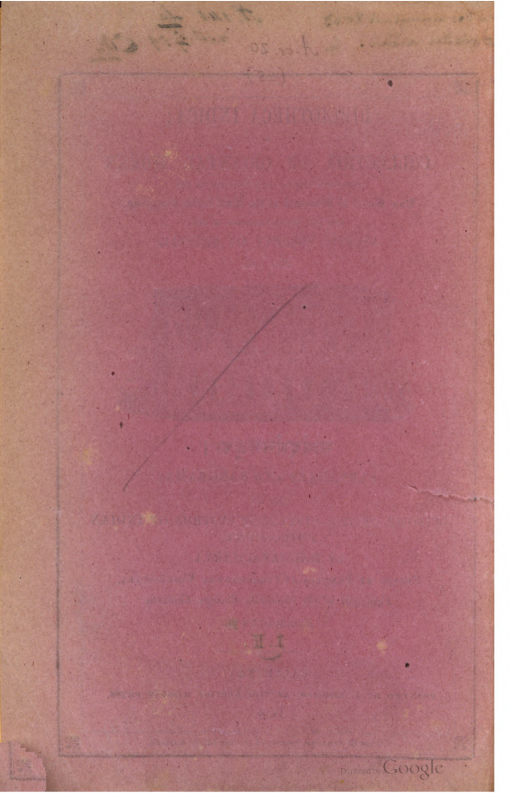
Asiatic Society of Bengal, Calcutta, 14, HENRIETTA STREET, COVENT GARDEN,

LONDON.

PRESS.

890

66



A.cr. 20

# BIBLIOTHECA INDICA;

# COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Hon. Court of Birectors of the East India Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

Nos. 63 and 142.

### SARVADARS'ANA SAÑGRAHA;

OR AN

EPITOME OF THE DIFFERENT SYSTEMS OF INDIAN PHILOSOPHY.

#### By MADHAVACHARYA

EDITED BY PANDITA Is'WABACHANDBA VIDYÁSÁGABA,

Principal of the Sanskrita College, Calcutta.

#### CALCUTTA:

PRINTED BY J. THOMAS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS. 1858.

Studi kokeak Munozan

## PREFACE.

The Sarvadarsanasangraha is a work by Mádhaváchárya, the well-known scholiast of the Vedas. It contains short notices of all the systems of Indian Philosophy, and as such is very valuable. It is natural to suppose that every Indian Sanskrit scholar would have possessed a copy of a treatise of so much importance. But it is somewhat singular that manuscripts of the work are very rare, and that the great majority of the learned of this country are probably not even aware of its existence. If not printed now, the Sarvadarsanasangraha would, in all probability, share the common fate of many other valuable relics of Sanskrit learning. To preserve the work from destruction I proposed to the Asiatic Society of Bengal to edit the work for them if they would undertake to print it. My offer was kindly accepted, and the work, under their auspices, is printed and published.

When I first undertook to edit the work, I was under the impression that the task would be an easy one. There were two manuscripts in Calcutta, one in the Library of the Sanskrit College, and the other in that of the Asiatic Society. On first reading the book I thought that the former manuscript was sufficiently correct. But scrutinizing it with the care necessary for publication, I collated it with the copy in the Society's Library and found that without the aid of more manuscripts, the readings in several passages in which the two manuscripts differ, could not be reconciled. No other manuscripts were however procurable in Bengal; but by good fortune I procured three manuscripts from Benares. These were of essential service to me, and it was only after carefully collating them with the texts in Calcutta that I have been able to edit the work.

I feel it my duty here to express my great obligations to Mr. Edward Hall, late of the Benares College, through whose kind exertions the Benares manuscripts were received. Without his timely aid it would have been impossible for me to execute the task I had undertaken with the accuracy requisite. My obligations are also due to Professors Jayanáráyana Tarkapanchánana and Táránátha Tarkaváchaspati of the Sanskrit College for the material assistance that they afforded to me in the undertaking.

Sanskrit College, The 20th January, 1858.

# सर्वदर्शनसंगुहः।

नित्यज्ञानाश्रयं वन्दे निःश्रेयसनिधिं शिवम् । यनेव जातं मद्यादि तेनेवेदं सकर्त्वकम् ॥ पारं गतं सक्तव्दर्शनसागराणा-मात्मोचितार्थचितार्थितसर्व्यक्तिम् (१) । श्रीशार्ष्वपाणितनयं निक्तिगमज्ञं सर्व्यज्ञविष्णुगुरुमन्वद्यमाश्रयेऽद्यम् ॥ श्रीमत्सायणदुग्धान्धिकोत्तिभेन मद्योजसा । श्रियते माधवार्य्येण सर्वदर्शनसङ्गदः ॥ पूर्वेषामितदुस्तराणि स्तरामाक्तेष श्रास्ताण्यसा । श्रीमत्सायणमाधवः प्रभुरुपन्यास्थत् सतां प्रीतये । दूरात्सारितमत्सरेण मनसा प्रदेखन्तु तत् सञ्जना माल्यं कस्य विचित्रपृष्यरचितं प्रीत्ये न सञ्जायते ॥

श्रय कथं परमेश्वरख निःश्रेयसप्रदत्तमिभिधीयते हर-स्वतिमतानुसारिणा नास्तिकशिरोमणिना चार्व्वाकेण दूरो-स्वारिततात्दुरुक्केदं हि चार्व्वाकस्य चेष्टितम्। प्रायेण सर्व्वपा-णिनस्वावत् यावक्वीवं सुखं जीवेन्नास्ति स्रह्योरगीचरः। भस्नो-

<sup>(</sup>१) चात्रोचिताचरितमर्थितसर्वेने।कम्। पाठानारम्॥

भ्रतस्य देइस्य पुनरागमनं कुत रित स्नेकिंगाधामनुद्याना नीतिकामशास्त्रानुनारेणार्थकामावेव पुरुषार्थी मन्यमानाः पा-रखीकिकमर्थमपङ्गुवानास्त्रार्थाकमतमनुवर्त्तमाना एवानुभ्र-यन्ते। त्रत एव तस्य सार्वाकमतस्य स्नेकायतिमहान्वर्थमपरं नामधेयम्।

तत्र पृथियादीनि स्तानि चलारि तत्नानि तेश्य एव देशकारपरिणतेश्यः किखादिश्या मदम्मिवत् चैतन्यमुपजा-यते तेषु विनष्टेषु सत्सु खयं विनम्यति । तदि इ विज्ञानघन एवतिश्या स्ततेश्यः समुद्याय तान्येवानु विनम्यति न प्रेत्य संज्ञा-स्तीति । तत् चैतन्यविभिष्टदे इ एवात्मा देशतिरिक्त त्रात्मनि प्रमाणाभावात् प्रत्यचैकप्रमाणवादितया त्रनुमानादेरनङ्गीका-रेण प्रामाण्याभावात् ।

श्रुमा लिक्न मादि जन्यं सुख मेव पुरुषार्थः । न चा ख दुः ख-संभिन्नतया पुरुषार्थल मेव ना स्ति मन्तव्यम् श्रवर्जनीयतया प्राप्तस्य दुः खस्य परिहारेण सुख मान्नस्यैव भे क्षित्यलात् । तद्यथा मत्यार्थी सङ्गल्लान् मक्ष्यकान् मत्यानुपाद त्ते स यावदादेयं तावदादाय निवर्त्तते । यथा वा धान्यार्थी सपस्नालानि धान्यान्याहरति स यावदादेयं तावदादाय निवर्त्तते । तस्रा-हुः खभयान्नानुकू खवेदनीयं सुखं त्यन्तुमृ चितम् । न हि स्गाः सन्तीति शास्त्रयो ने प्यन्ते । न हि भिचुकाः सन्तीति स्थास्त्रो नाधित्रीयन्ते । यदि कस्तिद् भीरु दृष्टं सुखं त्यन्तेत् तर्षि स पग्रवसूर्वी भवेत् । तदुक्तम् खाञ्चं सुखं विषयमङ्गमजन्म पुंचां दुः खोपस्रष्टमिति मूर्खविचारणेषा । ब्रीचीन् जिद्यासित सितात्तमतण्डुलाक्यान् को नाम भोन्सपक्षोपहितान् हितार्थी ॥

ननु पारलैकिकसुखाभावे बद्धवित्त अयग्र रीरायासमाध्ये विश्वादेश विद्याद्य : कथं प्रवित्ति अने हित चेत् तदिप न प्रमाणकेटिं प्रवेष्ट्रमीष्टे चनृत्याधातपुनस्कदे । षेदूं विततया वैदिकसम्बेरेव धूर्णवकीः परस्परं कर्मका एउपामा एव विदिकसम्बेरेव धूर्णवकीः परस्परं कर्मका एउपामा एव विदिक्ष चित्रका प्रमाणवादिभिः कर्मका एउस च प्रतिचिप्ततेन चय्या धूर्णप्रसाणवादिभिः कर्मका एउसे विकान स्विष्ठ विचान विवान विद्या चूर्णप्रसाणकाः

श्राप्तिचे चया वेदास्तिद्खं भस्तमुखनम्। मुद्धिपाद्यचीनामां जीविकेति रुचस्पतिः॥

श्रत एव कष्टकादिजन्यं दुः खमेव नरकं खे। किसिद्धी राजा परमेश्वरः देशे च्छेदी मीचः। देशात्मवादे च क्वभीऽचं क्वची ऽचित्रियादिसामानाधिक रखीपपत्तिः। मम श्ररीरमिति व्यव-दारी राद्योः श्विर इत्यादिवदीपचारिकः।

तदेतत् सर्वे समग्राचि ।

अन चलारि स्तानि स्विनार्यनलानिलाः।
चतुर्भः खलु भूतेभ्यसैतन्यमुपजायते।
निष्वादिभ्यः समेतेभ्या द्रव्येभ्या मदमक्रिवत्॥
अतं खूलः क्रमाऽस्वीति सामानाधिकरुष्यतः।

देशः ख्रीक्यादियागाच म एवात्मा न चापरः॥ मम देशेऽयमित्युक्तिः समावेदीपचारिकीति॥

खादेतत् खादेव मनीरची चचनुमानादेः प्रामाखं न स्थात् त्रस्ति च प्रामास्यं कयमन्यया धूमोपसम्भाननारं धूमध्यत्रे प्रेचावतां प्रवृत्तिरुपपद्येत । नद्यासीरे फलानि सन्तीति वचन अवषसमनन्तरं फलार्थिनां नदीतीरे प्रष्टित्ति। तदेत-कानाराज्यविजुभाषम्। व्याप्तिपचधर्मताशास्त्रि चि सिङ्गं गम-कमभ्युपगतसनुमानप्रामाध्यवादिभिः। व्याप्तिश्चाभयविधापा-धिविधुरः सम्बन्धः स च सत्तया चनुरादिवन्नाङ्गभावं भजते किन्तु ज्ञाततया। कः खखु ज्ञाने।पाची भवेत्। न तावत् प्र-त्यचं तच वाद्यमान्तरं वाभिमतम्। न प्रथमः तस्य सम्प्रयुक्त विषयज्ञानजनकलेन भवति प्रसर्सकावेऽपि भूतभविस्यते। स्वरस-स्रोवेन सर्वेगिपसंदारवत्या व्याप्तेर्दुर्ज्ञानलात्। न च व्याप्तिज्ञानं बामान्यगे। चरमिति मन्तयं याह्योरविनाभावाभावप्रयङ्गात्। नापि चर्मः ग्रनःकरणस्य विहिरिन्द्रियतन्त्रलेन वाद्येऽर्थे खातकोष प्रदृष्यनुपपत्तेः। तदुक्तम् चतुरायुक्तविषयं परतन्त्रं विदर्भन इति। नाषमुमानं याप्तिज्ञानापायः तत्र तत्राष्टेव-मिति ऋनवस्वादे।स्थाप्रयङ्गात्। नापि मब्दसादुपायः काणादः मतानुसारेणानुमान एवान्तर्भावात् त्रनन्तर्भावे वा सङ्ख्यव-चार्र्पिक्कावगतिसापेचतया प्रागुक्तदूष्णसङ्गनाजङ्गासलात् धूमधूमध्यजयारविनाभावे। स्तीति वचनमाचे मन्तादिवद् वि-यासाभावाच । त्रनुपदिष्टाविनाभावस्य पुरुषस्थार्थान्तरदर्भने-

नार्थान्तरानुमित्यभावे खार्थानुमानकथायाः कथात्रेषलप्रस-क्राच। उपमानादिकन्तु दूरापासं तेषां यंज्ञायंज्ञियमन्थादि बाधकलेनानापाधिकसम्बन्धवेधिकलासस्यवात्। किञ्च उपाध्य-भावाऽपि दुरवगमः उपाधीनां प्रत्यचलनियमासस्यवेन प्रत्य-चाणामभावस्य प्रत्यचलेऽपि त्रप्रत्यचाणामभावस्याप्रत्यचतया त्रनुमानाद्यपेचायामुक्तदूषणानितरुत्तेः । त्रपि च साधनाया-पकले यति साध्यसमयाप्तिरिति तस्त्रचणं कचीकर्त्त्रयम्। तदु-क्रम् श्रयाप्रसाधना यः साध्यसमयाप्तिर्चाते स उपाधिरिति । मन्देरनियाले साध्ये सकर्दकलं घटलमत्रावणतां व्यावर्त्तयितुम्-पात्तान्यन क्रमता विश्वेषणानि नीणि तसादिदमनवद्यं समा-समेत्यादिनाक्तमाचार्येश्वेति (१)। तच विष्यध्ववसायपूर्वकला-सिवेधाध्यवसायसोपाधिज्ञाने जाते तद्भावविशिष्टसम्बद्धपं व्याप्तिज्ञानं व्याप्तिज्ञानाधीनं चापाधिज्ञानमिति परत्यराश्रय-वज्रप्रहारदेषि। वज्रलेपायते। तस्रादिवनाभावस द्वेषितया नानुमानाद्यवकाग्रः। धूमादिज्ञानानन्तरमन्यादिज्ञाने प्रवित्तः प्रत्यचमू जतया आग्या वा युज्यते। कचित् फलप्रतिलमास् मणिमन्त्रीषधादिवत् यादृष्टिकः। त्रतस्त्रसाध्यमदृष्टादिक-मपि नास्ति। नन्बद्दृष्टानिष्टी जगदैचित्रमाकस्मिकं सादिति चेत् न तद्गद्रं खभावादेव तदुपपत्तेः । तदुक्तम्

<sup>(</sup>१) समासमाविनाभावावेकच स्ती यदा तदा। समेन यदि नो खाप्तस्तयो हीने। (प्रयोजकः ॥

# सर्वदर्भगसंयदः।

श्रिप्रिक्षो असं भीतं भीतसर्भस्यानिसः।
केमेदं चित्रितं तसात् सभावात्तद्व्यविस्तिरिति॥
तदेतत् सब्वे टहस्रितनायुक्तम्।

न् खरीं नापवर्गी वा नैवात्मा पार्खीकिकः। नैव वर्षात्रमादीनां कियास फसदायिकाः॥ श्राप्रदेश चया वेदास्तिद् छं भस्रगुष्टनम्। बुद्धिपोर्षशीनानां जोविका धार्ष्टनिर्मिता॥ पर्श्येक्षिरतः खर्गे च्यातिष्टामे गमियति। खिपता यजमानेन तत्र कसाम्न हिंखते॥ स्तानामपि जन्तूनां आद्धं चेन्तृप्तिकारणम्। गच्छतामिष्ठ जन्तूनां यथं पाचेयकस्पनम्॥ खर्गिस्थिता यदा दृत्तिं गच्छेयुसाच दानतः। प्रासाद्खापिरिखानामच कसास्र दीयते॥ थावक्जीवेत् सुखं जीवेदुणं छला घृतं पिवेत्। भक्तीभूतस्य देइस्य पुनरागमनं स्रुतः॥ यदि गच्छेत् परं खोकं देशादेष विनिर्मतः। कसाद्भयो न चायाति बन्धुके इसमाकुकः॥ ततस् जीवनापाया बाह्यणैर्विहितस्तिहः। स्तानां प्रेतकार्थाणि न लन्यदिश्वते कचित्॥ चया वेदस्य कर्त्तारा भण्डधूर्त्तनिशाचराः। वर्फरीतुर्फरीत्यादि पण्डितानां वचः स्थानम्॥ श्रत्रस्थाव दि श्रित्रम् पत्नोयासं प्रकीर्त्तितम । भण्डेसदत् परच्चेव ग्राच्चजातं प्रकीर्त्तितम् ॥ मांधानां खादनं तदस्त्रिणाचरधमीरितमिति ॥ तसादह्वनां प्राणिनामनुग्रहाथं चार्व्याकमतमाश्रवणीय-मिति रमणीयम्॥

द्रति सायणमाधवीये सर्व्यदर्शनसङ्गु हे चार्व्याकदर्शनम्॥

श्रत्र बेद्धिरिभिधीयते यदभाधायि श्रविनाभावा दुर्वेधि इति तदसाधीयः तादात्यतदुत्पत्तिभ्यामविनाभावस्य सुज्ञान-लात्। तदुक्रम्

> कार्यकारणभावादा स्वभावादा नियामकात्। त्रविनाभावनियमा दर्भनान्तर्भनादिति॥

श्रम्ययातिरेकाविवनाभावितश्वायकावितिपचे साध्यसाधनयोरयभित्रारो दुरवधारणा भवेत् भूते भविष्यति वर्त्तमाने
श्रमुपलस्यमानेऽपि यभित्रारश्वाया श्रनिवारणात्। ननु
तथाविधस्यले तावकेऽपि मते यभित्रारश्वा दुष्परिहरेति
चेत् मैवं वीत्तः विनापि कारणं कार्यमुत्पयतामित्येवंविधायाः
श्रद्धाया याघाताविधकतया निष्ठत्त्वात्। तदेव द्याश्रद्धोत
यसिश्राश्रद्धामाने याघातादयो नावतरेयुः तदुक्तं याघाताविधराश्रद्धोति। तसात्तदुत्पत्तिनिश्ययेन श्रविनाभावा निश्रीयते तदुत्पत्तिनिश्ययस्य कार्यहेलोः प्रत्यन्ते।पलकानुपलका
पञ्चकनिवन्थनः। कार्यकात्त्वात्तः प्रागनुपलकाः कारणेपलको
सत्युपलकाः उपलक्षस्य पञ्चात् कारणानुपलकादनुपलका इति

पञ्चकारणा धूमधूमध्यज्ञयोः कार्यकारणभावा निञ्चीयते।
तथा तादाव्यनिञ्चयेनाणविनाभावा निञ्चोयते यदि शिंशपा
दश्चनतिपतेत् खात्मानमेव जञ्चादिति विपन्ने बाधकप्रदृत्तेः
श्रायदृत्ते तु बाधके भूयः सद्दभावापलकोऽपि व्यभिचारश्रद्भायाः
को निवारयिता। शिंशपादृ चये। स्व तादाव्यविञ्चये। दृ चोऽयं
शिंशपेति सामानाधिकरण्यबलादुपपद्यते। न द्वाव्यन्ताभेदे तत्
सक्षवति पर्यायलेन युगपदिष प्रयोगायागात् नायव्यन्तभेदे
गवाश्चयोरनुपस्तभात्। तस्मात् कार्यात्मानी कारणमात्मानमनुमापयत द्रति सिद्धम्।

यदि किश्वत् प्रामाण्यमनुमानस्य नाष्ट्रीकुर्यात् तं प्रति
त्रूयात् त्रनुमानं प्रमाणं न भवतीस्येतावन्यात्रमुत्रते तत्र न
किश्चन साधनमुपन्यस्यते उपन्यस्यते वा। न प्रथमः एकािकनी
प्रतिश्चा हि प्रतिश्चातं न साधयेदिति न्यायात्। नािप चर्मः
श्वनुमानं प्रमाणं न भवतीति त्रुवाणेन लया त्रश्चिरस्कत्रचनस्थापन्यासे मम माता बन्ध्येतिवद््वाघातापातात्। किश्च प्रमाणतदाभासस्यवस्थापनं तस्मानजातीयलादिति वदता भवतेव
स्थीकृतं सभावानुमानम्। पर्गताविप्रतिपत्तिस्त वचनिस्कृतेनेति त्रुवता कार्यालङ्गकमनुमानम् त्रनुपस्था कश्चिद्धे
प्रतिषेधयतानुपस्थित्वङ्गकमनुमानम्। तथाचे।कं तथागतैः।

प्रमाणान्तरमामान्यस्थितिरन्यिधयां गतेः।
प्रमाणान्तरमङ्गावः प्रतिषेधाच कस्यचिदिति॥
पराक्रान्तञ्चाच स्वरिभिरिति ग्रन्थभूयस्वभयादुपरम्यते।

ते च बैद्धासतुर्विधया भावनया परमपुरुवार्थं कथयन्ति । ते च माध्यमिकयोगाचारसीचान्तिकवैभाविकसंज्ञाभिः प्रविद्धा बैद्धा यथाक्रमं सर्वप्रत्यत्व वाद्यप्रत्यत वाद्यार्थानुमेयत वा-च्यार्थप्रत्यचलवादानातिष्ठको। यद्यपि भगवान् बुद्ध एक एव बाधियता तथापि बाद्धवानां बुद्धिभेदाचातुर्विधं यथा गता उसमर्क दलुको जारचारामूचामादयः खेष्टानुषारेणाभिषर-णपरखदरणमदाचरणादिसमयं बुध्यमो। सन्धं चणिकं चणिकं दुखं दुः खं खंखचणं खंखचणं ग्रूग्यं ग्रूग्यमिति भावनाचतुष्टयम्-पदिष्टं द्रष्टव्यम्। तत्र चिणिकलं नीकादिचणानां सत्तेनानुमा-तथं यत् सत् तत् चिषकं यथा जल्धरपटलं सनायामी भावा इति। न चायमसिद्धी हेतुः त्रर्थिकयाकारित्वसचणस्य यत्तस् नीसादिचणानां प्रत्यचासिद्धलात् खापकवादस्या वाणवा-वृत्तिन्यायेन व्यापकक्रमाक्रमयावृत्तावचिषकात् सञ्चवावृत्तेः सिद्धलाच। तचार्थिकियाकारिलं कमाकमाभां व्याप्तं न च क्रमाक्रमाभ्यामन्यः प्रकारः समस्ति परस्पर्विरोधे हि न प्रका-रान्तरिखतिः। नैकतापि विरुद्धानामुक्तिमाचविरोधत इति न्यायेन व्याघातस्थाद्भटलात्। ता च कमाकमा स्थायिनः सका-श्राद्वावर्त्तमाना श्रर्थिकयामपि व्यावर्त्तयनी चिषकलपच एव यस्वं व्यवस्वापयत इति सिद्धम्।

नम्बाधिकस्थार्थिकयाकारिलं किं न स्थादिति चेत् तद-युक्तं विकस्पायद्यलात् तथा दि वर्त्तमानार्थिकयाकरस्वकासे अतीतानागतयोः किमर्थिकययोः स्वायिनः सामर्थमसि ने धा। त्राचे तथार निराक्षर खप्र शक्तः समर्थे खे चेपाये। गात् यत् यदा यत्कर ए समर्थं तत् तदा तत्करे त्येव यथा समयी स्थायं समर्थं साव इति प्रस्तानु सामाण । दिती येऽपि कदापि न कुर्यात् सामर्थं साचानु सन्धिलाद धिक्त याकारित स्था यत्र करोति तत् तदा तचा समर्थं यथा हि शिला- प्रकाम कुरे न चैष वर्त्त सानार्थं किया कर एका से यत्त वर्त्त याना प्रविक्षये करोतीति तदिपर्य्याचा । ननु क्र सवस्त इत्त किया साथ त्र वर्त्त चेत् तत्र वर्त्त भाग प्रयोग स्था विनः क्र तीता ना गत्योः क्र सेण क्र सण सुपप चते दित चेत् तत्रेदं भवान् पृष्टे। खा चष्टां सहकारिणः किं भाव- स्थाप कुर्वित्त न वा न चेत् नापेचणीयासे त्र कि सित् कुर्वितां तीयां तादा क्यायोगात् । उपकारक लपचे से। उयमुपकारः किं भावाद्विद्यते न वा भेदपचे त्रान्त कर्येव तस्य कारणतं स्थात् न भावस्था चिला स्था त्रान्त कर्येव तस्य कारणतं स्थात् न भावस्था चिला स्था त्रान्त कर्येव तस्य कारणतं स्थात् न भावस्था चिला स्था त्रान्त कर्येव तस्य कारणतं स्थात् न भावस्था चिला स्था त्रान्त कर्येव तस्य कारणतं स्थात् विधान कर्येव तस्य क्षारणतं स्थात् विधान कर्येव तस्य क्षारण कर्येव तस्य क्षारणतं स्थात् विधान कर्येव कर्येव तस्य क्षारण विधान कर्येव विधान कर्येव कर्येव कर्येव विधान कर्येव विधान कर्येव कर्येव विधान कर्येव कर्येव विधान कर्येव कर्येव विधान कर्येव क

वर्षातपाश्यां किं चोष्यसर्पाण्यसि तयोः फसम्। चर्मीपमञ्चेत् सोऽनित्यः खतुस्यसेदसत्फस इति॥

श्रय भावसीः सहकारिभिः सहैव कार्यं करेतिति स्वभाव हित चेत् श्रम्भ तिर्धं सहकारिणो न अद्यात् प्रस्तुत पसाय-मानानिप गले पाग्रेन बद्धा कृत्यं कार्यं कुर्यात् स्वभावस्थान-पायात्। किञ्च सहकारिजन्योऽतिश्रयः किमितिश्रयाक्षारमार-भते न वा उभययापि प्रागुक्तदूषणपायाणवर्षणप्रसङ्गः। श्रित-श्रमाकारारभाषके वद्धमुखानवस्थादे।स्थ्यमिप स्थात् श्रितश्रये

जनयितये सहकार्यनारापेचार्या तत्परम्परापात द्रायेकानवस्था ऽऽखेंया तथाहि महकारिभिः मिललपवनादिभिः पदार्थमा-र्थेराधीयमाने वीजस्वातिमये वीजमृत्याद्वमभुपेयम् ऋपरचा तदभावेऽप्यतिषयः प्रादुर्भवेत् नीणञ्चातिषयमाद्धानं सह-कारिसापेचमेवाधने श्रन्थया सर्वदीपकारापनी श्रङ्करसापि षदोदयः प्रमञ्चेत। तसादतिषयार्थमपेचमापैः सदकारि-भिरतिश्रयानारमाधेयं वीजे तिसान्नषुपकारे पूर्वन्यायेन सद-कारियापेश्वस्य वीजस्य जनकले सद्दकारिसम्पाद्यबीजनताति-भयानवस्था प्रथमा व्यवस्थिता। श्रशेपकारः कार्व्यार्थमपेश्र-माणोऽपि वीजादिनिरपेचं कार्ये जनयति तसापेचे वा। प्रथमे वीजादेरहेतुलमापतेत। दितीये त्रपेच्छमाणेन वीजादिना चपकारे चतिशय त्राधेयः एवं तथ तथापीति बीबादिनसा-तिश्रयनिष्ठातिश्रयपरम्परापात इति दितीयानवस्या स्थिरा भवेत्। एवमपेच्छामाणेने।पकारेण वीजादी धर्मिखुपकारा-न्तरमाधेयमित्युपकाराधेयवीजातिशयात्रयातिशयपरम्परापात इति वतीयानवस्या दुरवस्या स्वात्। त्रय भावादिभिनोऽति-**षयः परकारिभिराधीयत इत्यभ्युपमम्बर्ते तर्षि प्राचीना मा**वा ऽनितिषयात्मा निष्ठत्तः अन्वद्यातिषयात्मा कुर्मद्रूपादिपद वेदनीया जायत इति फिलातं ममापि मनार्थहमेख।

तस्रादचणिकस्थार्थक्रिया दुर्घटा नायक्रमेष घटते विक-स्थायचलात्। तथाचि युगपत्मकलकार्यकरणयमर्थः स भाव-स्वदुत्तरकासमनुवर्त्तते व वा। प्रथमे तत्कासवत् कालाम-

रेऽपि तावन् कार्यकरणमापतेत्। दितीये स्वायिलद्वत्यात्रा मृषिकभिषतिवीजादावक्करादिजननप्रार्थनामनुष्ठरेत्। यत् विद-इधर्माध्यसं तनाना यचा श्रीतेष्यो। विरुद्धधर्माध्यसञ्चायमिति जलधरे प्रतिबन्धसिद्धिः। न चायमसिद्धो हेतुः खायिनि का-सभेदेन सामर्थागामर्थयोः प्रसङ्गतिद्वपर्ययसिद्धलान्तवासाम-र्थमाधकी प्रसङ्गतदिर्थयी प्रागुन्नी सामर्थमाधकावभिधीयेते चचदा चज्जनगरमधे तन्तदा तस्र करोति यथा जिलामक-समङ्करम् श्रमर्थञ्चायं वर्त्तमानार्धिकयाकरणकासे श्रतीता-नागतयोरर्थकिययोरिति प्रमङ्गः वद्यदा यत् करोति तत्तदा तच समधे यथा सामग्री खकार्यो करोति चायमतीतानागत-का खे तत्का खर्ना न्यावर्धिक ये भाव इति प्रमृष्याययः विप-र्थयः। तसादिपचे क्रमयागपद्ययात्रसा यापकानुपक्रभेनाधि-गतयतिरेकयाप्तिकं प्रसङ्गतिद्वपर्ययस्वात् गृष्टीतास्वययाप्तिकं यसं चणिकलपच एव व्यवसाखतीति सिद्धम्। तद्कं ज्ञान-त्रिया

यत् सत्तत् चिषकं यथा अखधरः सन्तस्य भावा त्रमी
सत्तात्रिति हार्थकर्माण मितेः सिद्धेषु सिद्धा न सा।
नाणेकैव विधान्यथा परक्तिनापि कियादिर्भवेत्
देधापि चणभङ्गसङ्गतिरतः साध्ये च वित्रास्यतीति।
न च कणभचाचचरणादिपचकचीकारेण सत्तासामान्ययोगिलमेव सत्तमिति मन्त्रस्यं सामान्यविभेषसमवायानामसन्त्रम्यः
सङ्गात्। न च तत्र सद्भपसत्तानिवन्धनः सद्भवदारः प्रयोजक-

गौरवापन्तेः श्रनुगतवाननुगतविक स्पपरा हते स धर्षपमही-धरादिषु विकाल णेषु लेख स्वनुगतस्याकारस्य मणिषु स्ववद्भूत-क णेषु गुणव साप्रतिभाषना स । कि स सामान्यं सर्व्यगतं साश्रय-सर्व्यगतं वा प्रथमे सर्व्यवस्तु सङ्गरप्रमङ्गः श्रपिद्धान्तापित्तस्य यतः प्रोक्तं प्रश्रसापादेन स्वविषय सर्व्यगतिमिति । कि स विद्य-माने षटे वर्त्तमानं सामान्यमन्यत्र जायमानेन सम्बध्यमानं तस्मादा गच्छत् सम्बध्यते श्रना गच्छदा श्राद्ये द्रव्यलापितः दि-तीये सम्बन्धानुपपितः । कि स विनष्टे घटे सामान्यमवतिष्ठते विनश्चति स्वानान्तरं गच्छति वा प्रथमे निराधारलापितः दितीये नित्यलवाचे युक्तयुक्तिः स्तीये द्रव्यलप्रसक्तिः द्रत्यादि दूषण ग्रह्मस्त्वात् सामान्यमप्रामाणिकम् । तदुक्तम्

श्रन्यत्र वर्त्तमानस्य तते। अस्य वर्त्तमानस्य तते। अस्य वर्त्तमानस्य तते। स्वाद्यस्य वर्त्तते भावस्रेन सम्ध्यते न तु। तद्देशिनस्य व्याप्ने। ति कमप्येतन्य स्वाद्यतम् ॥ न याति न च तत्रासीदस्ति पस्य स्वतं व्यवत्। श्रद्धाति पूर्वे नाधारमद्देश व्यवनसन्ततिरित॥

त्रनुरुत्तप्रत्ययः किमासम्बन इति चेत् त्रङ्ग त्रन्यापे। हास-म्बन एवेति सन्ते। रुथमायुत्रातेति त्रसमितप्रसङ्गेन।

सर्वेख संसारस्य दुःखात्मकलं सर्व्यतीर्थकरसमातम् श्रन्यथा तिस्रविद्यत्सनां तेषां तिस्रद्यसुपाथे प्रदत्त्यनुपपत्तेः। तस्मात् सर्वे दुःखं दुःखिमिति भावनीयम्। ननु किंवदिति पृष्टे दृृष्टान्तः

कथनीय द्ति चेनीवं खसचणानां चणानां चणिकतया सास-चच्चाभावात् नैतेन सदृशमपरमिति वक्तुमश्रकातात्। ततः खलचणं खलचणमिति भावनीयम् एवं ग्रून्यं ग्रून्यमितापि भावनीयं खप्ने जागर्षे चन मया दृष्टिमिदं रजतादीति वि-शिष्टनिषेधस्थापसमात्। यदि दृष्टं सत् तदा तदिशिष्टस दर्श-नखेदनाया अधिष्ठानस च तिसम्भासस रजतलादेसासम-न्धस्य च समवायादेः सत्तं सात् न चैतदिष्टं कस्त्रचिदादिनः । न चार्द्धजरतीयमुचितं न चि कुक्क्या एको भागः पाकाब अपरे। भाग: प्रस्वाय करणतामिति करूपते। तसाद्ध्यकाधिष्ठानत-त्यमन्धदर्भनद्रष्टृषां मध्ये एकस्थानेकस्य वा श्रमत्वे निषेधविष-चलेन सर्वेद्यासम्बं बलादापतेदिति भगवतापदिष्टे माध्यमिका-सावदुक्तमप्रज्ञा दत्यमचीकयन् भिचुपादप्रसारचन्यायेन चण-भङ्गाद्यभिधानमुखेन खाचिलानुकूखवेदनीयमानुगतपर्वयस्य-लक्षमञ्चावर्त्तनेन सर्वग्रात्यामोव पर्यवसानम । त्रतसत्तं यदयदुभयानुभयात्मकत्रकोषिविनिर्मुकं ग्रूत्यमेव तथाचि चदि घटादे: यसं साभावसार्चि कारकद्यापारवैद्यर्थम्। श्रमसं खभाव इति पर्चे प्राचीन एव देशाः प्रादुः यात्। यथाक्रम्

न सतः कारणापेचा बोामादेरिव युच्यते।
कार्यखासमानी चेतुः खपुष्पादेरिवासत इति।
विरोधादितरी पचावनुपपन्नी तदुमं भगवता ऋखद्भारावतारे

मुद्धा विविचामानानां सभावा नावधार्यते।

श्रती निरिभिषणासे निःसभावाश्व दर्शिता इति। इदं वस्तवलायानं चददन्ति विपश्चितः। यथा यथायीसित्यन्ते विभीर्यन्ते तथा तथेति च। न कचिदपि पत्रे यवतिष्ठत इत्यर्थः। दृष्टार्थयवदार्यं न स्त्रयवदार्वत् संद्रत्या सङ्गच्छते। श्रत एवे कम्

परिवाट्कामुकग्रामामेकस्थां प्रमदातनी। कुषपः कामिनी भच्च इति तिस्रो विकस्पना इति।

तदेवं भावनाचत्ष्यवद्यानिखिसवासनानिष्टक्ती पर्मन् र्व्याणं ग्रूत्यक्षणं सेत्यतीति वयं क्रतार्थाः नास्माकम्पदेश्यं कि-स्विदसीति। श्रियोसावद्यागयाचारस्रेति दयं करणीयम्। तचाप्राप्तस्यार्थस्य प्राप्तये पर्यानुयोगो योगः गुक्कस्यार्थस्याङ्गी-करणमाचारः गुक्कस्याङ्गीकरणादुक्तमाः पर्यानुयोगस्याकरणा-दधमास्य त्रतसीषां माध्यमिका द्रति प्रसिद्धिः। गुक्कभाव-नाचतुष्टयं वाद्यार्थस्य ग्रूत्यलं चाङ्गीक्रत्याक्तरस्य ग्रूत्यलद्या-ङ्गीक्षतं कथमिति पर्यानुयोगस्य करणात् केषास्विद् योगाचा-रप्रथा। एषा हि तेषां परिभाषा स्वयं वेदनं तावदङ्गीका-र्यम् श्रन्यथा जगदान्थ्यं प्रसच्येत । तत् कीर्क्तितं धर्मकीर्क्तनाः।

त्रप्रत्यचे।पसमस्य मार्चेदृष्टिः प्रविध्वतीति।

वाद्यं याद्यं नेरापपद्यत एवं विकल्यानुपपत्तेः । अर्थे ज्ञान-याद्यो भावादुत्पन्ने भवति अनुत्पन्ने वा न पूर्वः उत्पन्नस्य स्थित्यभावात् नापरः अनुत्पन्नस्थायत्तात् । अद्य मन्येचाः अतीत एवार्थे ज्ञानयाद्यः तज्जनस्थादिति तदपि वास्तभाषितं वर्त्त- मानतावभाषिवरोधात् दिष्ट्रियादेरिप ग्राञ्चालप्रयङ्गाच । किञ्च याच्यः किं परमाणुक्षेपाऽर्थः भवयविक्षेप वा । न चरमः क्रत्ने-कदेशविक स्वादिना तिव्यतकरणात्। न प्रथमः भ्रतीन्द्रियलात् षट्केन युगपद्योगस्य बाधकलाच । यथोक्रम्

षट्केन युगपयोगात् परमाणीः षडंग्रता ।
तेषामयेकदेग्रते पिण्डः स्वादणुमानक रति ।
तस्मात् स्वयितिरिक्तग्राद्मविरहात्त्वदात्मिका बुद्धिः स्वयमेव
स्वात्मरूपप्रकाश्विका प्रकाशवदिति सिद्धम् । तदुक्रम्
नान्येऽनुभायो बुद्धास्ति तस्या नानुभवे।ऽपरः ।

याद्ययाद्यविध्यात् खयं यैव प्रकावते द्ति।

याद्ययाद्यविध्यात् खयं यैव प्रकावते देते।

याद्ययाद्यविध्यात्मात्यः यदेवते येन वेदनेन त
त्ततो न भिद्यते यथा ज्ञानेनात्मा वेद्यन्ते तैय नीकादयः। भेदे

दि यत्यधुना ज्यनेनार्थस्य यम्बन्धिलं न स्थात् तादात्त्रयस्थ निथ
सदेतोरभावात् तदुत्पत्तेरिनयामकलात् यस्यायं याद्ययाद्यक
यंवित्तीनां प्रथगवभायः य एकस्थिस्ट्रमिय दिलावभाय दव

श्रमः ज्ञनाष्यनादिरविक्रिस्तप्रवाद्यभेदवायनैव निमित्तम्।

यथीक्रम्

यहोपसमानियमादभेदो नीसतिद्वयोः।
भेदस आन्तिविज्ञानैर्दृश्चेतेन्दाविवादय इति।
प्रविभागोऽपि बुद्धात्मा विपर्यासितदर्भनैः।
याद्ययाद्यसपेवित्तिभेदवानिव सद्धत इति च।
न च रसवीर्यविपाकादि समानमामामोदकोपार्जितमेा-

दकानां खादिति वेदितयं वस्तते वेद्यवेदकाकारविधुराया
त्रिप बुद्धेर्यवस्र्वपिरज्ञानानुरोधेन विभिन्नग्राद्यास्काकार-रूपवक्तया तिमिरासुपस्तास्त्यां केन्रोक्ष्रनाखीज्ञानभेदवद्दना-सुपञ्जववासनासामधीद्वावस्थापपत्तेः पर्यानुयागायागात्। यथाक्रम्

> भवेद्यवेदकाकारा यथा आन्तेर्निरीस्त्रते। विभक्तखचषयाद्ययाद्यकाकारविष्यवा॥ तथा क्रतव्यवस्थेयं केश्रादिश्वानभेदवत्। यदा तदा न सद्योद्या ग्राह्मयादकलचणेति॥

तसाहुद्धिरेवानादिवासनावज्ञाह ने का का रावभासत इति

शिद्धम्। ततस्र प्रागृक्षभावनाप्रचयवस्य शिक्षस्य सनो च्छेदविगलितविविधविषयाकारे। पञ्जविष्णुद्धित्र्ञाने। ह्थे। महोदय

इति। श्रम्मे तु मन्यन्ते यथे। कां वाद्यं वस्तु जातं नास्तीति तदयुक्तं प्रमाणाभावात्। न च सहो पस्त्रभिनयमः प्रमाणिमिति
वक्षयं वेद्यवेदक यो रभेदसाधक लेनाभिक्ततस्य तस्याप्रयो जकलेन

यन्दिग्धविपच्या द्यन्ति चेत्र ज्ञानस्यान्तर्भुद्धतया च भेदेन प्रतिभासमानतया एक देशलेक कास्त्र स्त्रभासः स्वात् निलभासमानतया एक देशलेक कास्त्र स्त्रभासः स्वात् निलदिमिति प्रतिपत्तः प्रत्ययाद स्विति केत्रत्र्। श्रयो स्वते ज्ञानस्व इनि

दिमिति प्रतिपत्तः प्रत्ययाद स्वितरेकात्। श्रयो स्वते ज्ञानस्व इन्

पाऽपि नी स्वाकारे। स्नान्या वहिर्वद्वेदेन प्रतिभासत इति न च

तचा हम् सेख इति। तथे। कम्

परिच्छेदानाराद्यायं भागा विदितिव खितः।

ज्ञानसाभेदिनो भेदप्रतिभासे। प्रमुप्त दित ॥

यदनार्ज्ञेयतसं तदिर्वदवभासत द्दित च॥

तद्युक्तं वाद्यार्थाभावे तद्रत्यक्तिरिहततया विद्वदित्युपमानीकोरयुक्तेः न दि वसुमिनो बन्ध्यापुन्वदवभासत द्दित प्रेषावानाषचीत भेदप्रतिभासस आन्तसे अभेदप्रतिभासस प्रामास्यं

तत्प्रामास्ये भेदप्रतिभासस आन्तसित परस्पराश्रयप्रसक्वाच श्रविसंवादात्रीस्तादिकमेव संविदाना वाद्यमेवीपाददते जगत्युपेचन्तेऽवान्तरिमित व्यवस्थादर्श्वनास । एवस्रायमभेदसाधको देतुर्गामयपायसीयन्यायवदाभासतां भजेत श्रतोविद्वदिति वदता वाद्यं ग्राह्मनेति भावनीयमिति भवदीय

एव वासो भवनां प्रदरेत्।

नमु ज्ञानाभिम्नकाखार्थां वाक्षात्रमनुपपम्नमिति चेत् तदनुपपम्नम् दन्द्रियमिन्नष्टस्य विषयस्थात्पाचे ज्ञाने खाका-रसमर्पकतया समर्पितेन चाकारेण तस्थार्थस्थानुमेयते।पपन्ने: भातप्य पर्यनुयोगपरिहारी समगाहिषाताम्।

भिन्नकासं कथं याद्यमिति चेत् याद्यातां विदुः। हेत्रलमेव च खक्तेर्जानाकारार्पणचमिति॥ तथाच यथा पुद्धा भेाजनमनुमीयते यथा च भावया देशः यथा वा सम्भूमेण खेदः तथा ज्ञानाकारेण ज्ञेयमनुमेयम्। तद्कम्

> त्रर्द्धेन घटयत्थेनां न हि मुक्तार्द्धक्रपताम्। तस्मात् प्रभेयाधिगतेः प्रमाणं मेयक्रपतेति ॥

न हि वित्तिमत्तैव तदेदना युक्ता तखाः सर्वनिविधेषात् तान्तु मारूणमाविधत् मरूपियतुं घटयेदिति च। तथाच वाद्यार्थ-सद्भावे प्रयोगः ये यस्मिन् मत्यपि कादाचित्काः ते सर्वे तदितिक्तिसापेचाः यथा अविवचत्यजिगमिषति मिय वचन-गमनप्रतिभामा विवचु जिगमिषु पुरुषान्तरमन्तान सापेचाः तथाच विवादाध्यामिताः प्रवित्तप्रत्ययाः सत्यप्याखयविद्याने कदाचिदेव नीलायुक्षेखना दति। तचालयविद्यानं नामाइ-मास्यदं विद्यानं नीलायुक्षेखि च प्रवित्तिविद्यानम्। यथाक्रम्

तत् स्वादालयविज्ञानं यद्भवेद इमास्यदम्।
तत् स्वात् प्रवृत्तिविज्ञानं यञ्जीसादिकमुक्तिस्विदिति॥
तस्वादालयविज्ञानमन्तानातिरिकः कादाचित्कः प्रवृत्तिविज्ञानदेतुवीक्षोऽर्थी। याद्य एव न वामनापरिपाकप्रत्ययः कादाचित्कलात् कदाचिद्त्याद् इति वेदितस्यम्। विज्ञानवादिनथे दि वामनानामेकमन्तानविज्ञानमास्त्रयविज्ञानानां तत्तत्त्वप्रवृत्तिजननम्रक्तिः तस्यास्य स्वकार्योत्पादं प्रत्याभिमुस्थं परिपाकः तस्य च प्रत्ययः कारणं स्वमन्तानविज्ञिष्णः कचीकियते मन्तानान्तरनिवन्धनलानङ्गीकारात्। ततस्य प्रवृत्तिज्ञान
नजननास्त्रयविज्ञानविज्ञानमन्तिविज्ञानम् प्रति मर्नेऽप्यास्त्रयविज्ञानमन्तानविज्ञिषात्। सर्वेऽप्यास्त्रयविज्ञानमन्तानविज्ञिषात्। सर्वेऽप्यास्त्रयविज्ञानमन्तानविज्ञिषात्। सर्वे मर्म्याः
स्वादास्त्रयविज्ञानमन्तानविज्ञिषात्। सर्वे मर्म्याः
इति पचे कार्यच्येपानुपपत्तिः ततस्य काद्याचित्कलिक्वांद्ययः
मन्द्रसर्ग्यक्षप्रसगन्धविषयाः सुखादिविषयाः षद्पि प्रत्यया-

चतुरः प्रत्ययान् प्रतीत्ये।त्पद्यन्ते दति चतुरेषानिच्छताय-च्छमतिना खानुभवमनाच्छाच परिच्छेत्राबम्। ते चलारः प्रदायाः प्रसिद्धाः श्रालम्बनसमनन्तरसङ्कार्यधिपतिरूपाः तत्र ज्ञानपद्वेदनीयस नीलाद्यवभागस चित्तस नीलालमनप्रत्य-यात् नीसाकारता भवति समनन्तरप्रत्ययात् प्राचीनज्ञाना-द्वीधक्पता सद्दकारिप्रत्ययादा लोका च चुषे। ऽधिपतिप्रत्ययादि-षयग्रहणप्रतिनियमः विदितसा ज्ञानसा रसादिसाधारसाप्राप्ते-र्नियामकं चनुर्धिपतिर्भवितुमर्रति खोके नियामकछाधिप-तिलोपलकात्। एवं चित्तचेत्यात्मकानां सुखादीनां चवारि कारणानि द्रष्टवानि एवं चित्तचैत्वात्मकस्कन्धः पञ्चविधः रूपविज्ञानवेदनाषंज्ञासंस्कारसंज्ञकः। तच रूपमा एभिर्विषया इति इष्यन्त इति च खुत्पत्था स्विषयाणीन्द्रियाणि इप-स्कत्थः। श्रासयविज्ञानप्रवृत्तिविज्ञानप्रवाहे। विज्ञानस्कत्थः। त्रागुत्रस्तत्थदयमन्त्रश्रवन्यः सुखदुःखादिप्रत्ययप्रवाहा वेदना-स्कन्धः। गीरित्यादिशब्देशिससिविज्ञानप्रवादः यंज्ञास्कन्धः। . बेरनास्क्र अनिषय्वना रागदेषाद्यः क्षेत्रा उपक्षेत्रास मदमा-नाइयो धर्माधर्मी प संस्कारस्कन्धः।

- तदिदं मध्ये दुःखं दुःखायतमं दुःखसाधमञ्चेति भावियता तिक्षरोधोपायं तत्त्वज्ञानं धन्यादयेत् । त्रत एवेकां दुःखसमु-दायनिरोधमागाञ्चलारः त्रार्थेख बुद्धाभिमतानि तत्त्वानि । तत्त्व दुःखं प्रसिद्धं समुदायो दुःखकारणं तद्विविधं प्रत्ययोप-निवन्धने। देह्पनिवन्धनञ्च । तत्र प्रत्ययोपनिवन्धनस्य संगादकं स्वम् ददं कार्ये चे अन्ये हेतवः प्रत्ययन्ति गच्छन्ति तेषाम-चमानानां हेसूनां भावः प्रत्ययलं कार्णसमवायः तथावस फलं न चेतनस्य कस्यचिदिति स्वचार्यः यथा वीजदेतुरङ्करो धाद्धनां षषां समवायाच्यायते। तच पृथिवीधातुरङ्करस्य काठिन्यं गश्चञ्च जनचित त्रश्चातुः स्नेष्ठं रसञ्च जनचित तेजाधातः रूपमाण्यञ्च वायुधातः सर्धनं चलनञ्च आका-श्रधातुरवकाशं शब्दञ्च ऋतुधातुर्ययायागं पृथियादिकम्। चेत्रपनिवन्धनस्य च मंग्राचकं सचम् उत्पादादा तथागता-नामनुत्पादादा स्थितेवैषां धर्माणां धर्माता धर्मास्त्रितिता धर्मानियामकता च प्रतीत्व यमुत्पादानुक्कोमतेति । तथाग-तानां बुद्धानां मते धर्माणां कार्यकारण रूपाणां या धर्मता कार्यकारणभावक्षा एषात्पादादनुत्पादादा स्थिता यस्मिन् मित यदुरायते तत्तस्य कारणस्य कार्यामिति धर्मतेत्वस्य वि-वरणं धर्मस कार्यस कारणानितकमेण स्थितिः सार्थिकस-स्प्रत्ययः धर्मस्य कारणस्य कार्यं प्रति नियामकता। नम्बसं कार्यकारणभावस्रोतममन्तरेष न सभावतीति अत उन्नं कार्षे यति तस्रतीत्य प्राप्य यमुत्पादे चनुक्तामता चनुसारिता या मैव धर्माता उत्पादादनुत्पादादा धर्माणां स्थिता न चाच कश्चितेनोऽधिष्ठातोपसभात इति स्वार्थः। यथा प्रतीत्य समुत्पादस्य चेत्रपनिषन्धः वीजादकुरे।ऽकुरात् काण्डा-का स्रोता ना साइ र्भस्ततः प्रद्भंततः पुर्याततः प्रसांत पाच वाह्ये यमुदाये कारणं वीजादि कार्यमङ्करादि वा चेतीयते श्रदमङ्करं

निर्वर्त्त्यामि श्रष्टं वीजेन निर्वर्त्तित इति। एवमाधात्मिकेव्यपि कारणदयमवगन्तव्यम्। पुर:स्विते प्रमेवानी ग्रन्थविस्तर्भी-हिभरपरम्यते। तदुभयनिरोधः तदनन्तरं विमलज्ञाने।दयो वा मुक्तिः तिम्रिरे भोपाया मार्गः य च तत्त्वज्ञानं तच प्राची-नभावनावसाद्भवतीति पर्मं रहस्यं स्चनस्यानां प्रच्छतां कथितं भवनाञ्च स्वच्यानां पृष्टवनाः साचानािका भवन्ति भगवता-भिहिततया मात्रान्तिक संज्ञा सञ्चातेति। केचन बाद्धा वाद्येषु गत्थादिषु त्रानारेषु रूपादिस्कत्थेषु यत्खपि तत्रानासामुत्पा-द्यितं सर्वे प्रूत्यमिति प्राथमिकान् विनेयानचीकथत् भग-वान् दितीयां स्त विज्ञानमा चयदाविष्टान् विज्ञानमे वैकं सदिन ति हतीयानुभयं सत्यमित्यास्थितान् विज्ञेयमनुमेयमिति सेवं विरुद्धा भाषेति वर्षयनो वैभाषिकाख्यया खाताः। एषा पि तेषां परिभाषा समुन्मिषति विज्ञेयानुमेयलवादे प्रात्यचिकस्व कस्यचिद्यर्थसाभावेन याप्तिमंवेदनस्यानाभावेनानुमानप्रष्ट-च्यनुपपत्तेः सकललोकानुभवविरोधसः। ततसाची दिविधः याच्चीऽध्यवसेयस् तच यहणं निर्विक स्पकरूपं प्रमाणं कस्पना-पाढलात् श्रध्यवसायः सविकल्पकरूपाऽप्रमाणं कल्पनाञ्चान-लात्। तद्क्रम्

> कल्पनापाढमभान्तं प्रष्टाचं निर्विकल्पकम् । विकल्पा वस्त्रनिर्भासादसंवादादुपञ्चव इति ॥ याच्चं वस्तुप्रमाणं हि यहणं चदिताऽन्यथा। न तदस्तु न तसानं प्रब्द्धिक्वेन्द्रियादिजमिति ॥॥

ननु सिवक स्था प्रामा खे कथं ततः प्रवृत्त खार्थप्राप्तिः संवा-द खोषप खेयाता मिति चेन्न तद्भद्रं मिण प्रभाविषयमणि विकस्प-न्यायेन पारप स्पर्येणार्थप्रतिल स्था सम्बेन तदुषपत्तेः। प्रविष्ठिं से चान्तिक प्रसावे प्रपश्चितमिति ने इप्रतन्यते। न च विने-या प्रयानुरोधेने। पद्रेप्रभेदः साम्प्रदायिको न भवतीति भणि-तयं यते। भणितं बे। धिच त्तिविद्यो

देशना लेकनायानां मस्ताशयवशानुगाः।
भिद्यने बद्धधा लेकि जपायैर्बद्धभिः किल॥
गभीरोक्तानभेदेन कित्विभयलचणाः।
भिन्ना हि देशना भिन्ना ग्रून्यताऽदयलचणेति॥
दादशायतनपूजा श्रेयस्तरीति बैद्धनये प्रसिद्धम्।
श्रयीनुपार्श्य बद्धशो दादशायतनानि वै।
परितः पूजनीयानि किमन्यैरिह पूजितैः॥
श्रानेन्द्रियाणि पञ्चैव तथा कर्मेन्द्रियाणि च।
मने। बुद्धिरिति प्रोक्तं दादशायतनं बुधैरिति॥
विवेकिविकामे बैद्धमतिस्यमभ्यधायि।

वैद्धानां सुगता देवा विश्वश्व चणभङ्गरम्।
श्रार्थ्यमाख्या तत्त्वचतुष्टयमिदं क्रमात्॥
दुःखमायतनश्चैव ततः समुद्यो मतः।
मार्गश्चेत्यस्य च व्यास्था क्रमेण श्रूयतामतः॥
दुःखं संसारिणः स्कन्थासे च पश्च प्रकीर्त्तिताः।
विज्ञानं वेदना संज्ञा संस्कारो ह्रपमेव च॥

पञ्चेन्द्रिवाणि शब्दाद्या विषयाः पञ्च मानसम्। धर्मायतनमेतानि दादशायतनानि तु ॥ रागादीनां गणे। उयं स्थात् समुदेति नृषां इदि । त्रात्मात्मीयस्वभावास्यः य स्वात् यमुद्यः पुनः॥ चिषिकाः सर्व्यसंस्कारा इति या वासना खिरा। स मार्ग इति विज्ञेयः स च मोचोऽभिधीयते॥ प्रत्यचमनुमानच्च प्रमाणदितयं तथा। चतु:प्रखानिका बैद्धाः खाता वैभाषिकादयः॥ त्रची ज्ञानान्विता वैभाविकेण बक्त मन्यते। धीचान्तिकेन प्रत्यचयाद्याऽची न विदर्भतः॥ त्राकारमस्ति। षुद्धियागाचारस्य समाता। केवलां संविदं ख्रस्थां मन्यन्ते मध्यमाः पुनः ॥ रागादिश्वामसन्तानवासमाच्छेदसम्भवा। चतुर्णामपि बैद्धानां मुक्तिरेषा प्रकीर्त्तिता ॥ क्रितः कमण्डसुर्मीएड्यं चीरं पूर्वास्भाजनम्। मद्वी रक्ताम्बरलञ्च शित्रिये बैद्धिभचुभिरिति॥ द्ति सर्व्वदर्भनसङ्गृ हे बैद्धिदर्भनम्॥

तिद्रयं मुक्तकक्कानां मतमगरमाना विवयनाः कथि चित् खायितमाद्याय चिषकतप्रचं प्रतिचिपन्ति । यद्यात्मा किन्न-झाखीयेत खायी तथापीर खाकिकप्रसम्पद्धनं वि-फखं भवेत् । न द्योतत् सम्भविद्यति चन्यः करेत्यस्या भुक्क दित। तसाद्योऽष्ठं प्राक् कर्माकरवं मेाऽष्ठं सम्प्रति तत्पत्तं भुन्ने
दित पूर्व्वापरकालानुयायिनः स्थायिनस्य स्पष्टप्रमाणाविधततया पूर्व्वापरभागिवकलकालकलाविस्थितिलचणचिणिकता परोचकेर्षद्भिनं परिग्रष्टार्छा। त्रय मन्येयाः प्रमाणवलादायातः
प्रवाष्टः केन वार्य्यत दित न्यायेन यत् सत् तत् चिणकिमिष्टादिना प्रमाणेन चिणकतायाः प्रमिततया तदनुसारेण समानसम्मानवित्तिनामेत्र प्राचीनः प्रत्ययः कर्मकर्त्ता उत्तरः प्रत्ययः
पालभोक्ता। न चातिप्रसङ्गः कार्यकारणभावस्य नियामकलात्।
यथा मधुररसभावितानामामवीजानां परिकर्षितायां भूमावुप्रानामङ्करकाण्डस्कन्धभाखापस्रवादिषु तद्वारा परम्पर्या पत्ते
माधुर्यनियमः यथा वा लाचारसाविक्तानां कार्पासवीजादीनामङ्करादिपारमर्थेण कार्पासादी रिक्तमनियमः। यथाक्रम्

पतं तत्रैव बभाति कार्पासे रक्तता यथा॥
कुसुने वीजपूराहेर्यक्षाचाद्यपिष्यते।
मिक्तराधीयते तत्र काचित्तां किं न प्रथमीति॥
तदिप काम्रकुमावलम्बनक्यं विकल्पासहलात्। जलधरादे।
हृष्टान्ते चिणकलमनेन प्रमाणेन प्रमितं प्रमाणान्तरेण वा।
नाद्यः भवदिभमतस्य चिणकलस्य कचिद्यदृष्ट्चरलेन दृष्टानासिद्धावस्थानुमानस्थानुत्थानात्। न दितीयः तेनैव न्यायेन
सर्वेच चिणकलिसिद्धाः सत्तानुमानवैपात्थापत्तेः अर्थिकियाकादिलं सत्तानिस्वङ्गीकारे मिथ्यासर्पदंभादेरिप अर्थिकयाकारिलेन

ĸ

यसिन्नेव हि सन्ताने श्राहिता कर्यवासना।

यस्तापाता । श्रतण्वीक्तम् उत्पाद व्ययभी व्ययक्तं यदिति । श्रिष्टो सामर्थायामर्थक कणविद् द्वधर्माध्याया स्तृति दिद्विर-ति तदसाधु द्यात् वादिनामनेका स्तृतावाद स्रेष्टतया विरोधा-सिद्धेः । यदुक्तं कार्पायादि दृष्टा स्तृति तदुक्तिमा चं युक्तेर नुक्तेः तचापि निरस्वयना श्रस्थानक्तीका राख । न प यस्तानिव्यतिरे-केण यस्तानः प्रमाणपदवी मुपारे । हुमर्थति । तदुक्तम्

यजातीयाः क्रमात्पन्नाः प्रत्यासन्नाः परसरम्।

श्वन्नयसास् सन्तानः स चैक इति गीयत इति ।

न च कार्यकारणभावनियमाऽतिप्रसन्नं भङ्गुमर्चति । तथा चि

खपाध्यायसुद्धानुभूतस्य भ्रिय्यसुद्धिः स्वरेत् तदुपचितकर्मफलमनुभवेदा तथा च क्रतप्रणाशाक्यताभ्यागमप्रसन्नः । तदुकं सिद्धसेनवाक्यकारेण

ञ्चतप्रणाशाञ्चतकर्मभागभवप्रमाचस्रतिभङ्गदोषान् । उपेच्य याचात्स्रणभङ्गमिच्छस्रहो महायाहसिकः पराऽगाविति॥

किञ्च चिषकलपचे ज्ञानकाले ज्ञेयसायसेन ज्ञेयकाले ज्ञानस्वायसेन च याद्ययादकभावानुपपत्ती यकसलेकावात्रासमियात्। न च यमसमयवर्त्तिता ज्ञद्धनीया यस्येतरविषाणवत्
कार्यकारणभावायस्थेनगयाद्यस्थासम्मनप्रत्ययानुपपत्तेः। त्रथ
भिन्नकालस्वापि तस्याकारार्पकलेन याद्यस्वं तद्यपेग्रसं चिषकस्य ज्ञानस्वाकारार्पकतात्रयताया दुर्वचलेन याकार्ज्ञानवादे प्रत्यादेशेन निराकारज्ञानवादेऽपि याग्यतावग्रेन प्रतिकस्रियवस्थायाः स्थितलात्। तथा दि प्रत्यचेष विषयाकाररदित-

मेव ज्ञानं प्रतिपुरुषमञ्चिकया घटादिज्ञानमनुभूयते न तु दर्पणादिवत् प्रतिविम्बकान्तम्। विषयाकारधारितलेन च ञ्चानखार्चे दूरनिकटादिव्यवहाराय जलाञ्चि वितीर्थेत। न चेदिमिष्टापादनमेष्टयं दवीयान् महीधरे। नेदीयान् दीर्घे। बक्जरितिव्यवद्यारस्थ निराबाधं जागरूकलात्। नचाकाराधाय-कस्य तस्य द्वीयस्वादिशास्त्रितया तथा व्यवहार द्रति कथनीयं दर्पणादी तथानुपलस्थात्। किञ्चार्थादुपजायमानं ज्ञानं यथा तस्य नीसाकारतामनुकरे।ति तथा यदि जडतामपि तर्द्वार्थवत् तदपि जडं खात्। तथाच दृद्धिमिष्टवता मूलमपि ते नेष्टं खा-दिति महत्कष्टमापन्नम्। त्रथैतद्देषपरिजिद्दीर्षया ज्ञानं जडतां नानुकरोतीति ब्रूषे इना तर्षि तस्त्राग्रहणं न स्वादित्येकमनुपन्धि-स्रोतोऽपरं प्रच्यवत इति न्यायापातः। ननु मा भूत् जडताया ग्रइणं किं निक्सं तदग्रइणेऽपि नीसाकारग्रइणे तथार्भेदो नैकान्ती वा भवेत्। नीलाकारग्रइणे चाग्रहीता जडता कद्यं तस्रानुरूपं स्थात् त्रपरथा गृहीतस्य सामासागृहीतं त्रेलोकामपि रूपं भवेत्। तदेतत् प्रमेयजातं प्रतापचन्त्रप्रस्तिभिर्ह्याता-नुवारिभिः प्रमेयकमलमार्त्ताखादी प्रबन्धे प्रपश्चितमिति चन्य-भूयस्वभयान्नापन्यसम्।

तसात् पुरुषार्थाभिसाषुकैः पुरुषैः धैागती गतिनीमुगन्तया त्रिवार्थयोवार्थणीया। त्रार्थत्स्रूपमरंचन्द्रस्रिरिभराप्तिय-यासङ्गरे निरटिङ्क

सर्वज्ञा जितरागादिदीषक्तेसाक्यपूजितः।

यथास्तितार्घवादी च देवाऽर्षम् परमेश्वर इति॥

नमु न कस्तित् पुरुषविश्वेषः सर्वज्ञपद्वेदनीयः प्रमाणप
द्धितमध्यास्ते सङ्गावग्रास्कस्य प्रमाणपञ्चकस्य तनानुपस्तभात्

तथाचाक्तं तीतातितैः

मर्बज्ञा दृश्वते तावस्त्रेदानीमस्मदादिभिः। दृष्टी न चैकदेशोऽस्ति सिङ्गं वा चाऽनुमापचेत्॥ न चागमविधिः कश्चिषित्यमर्वेज्ञवेषिकः। न च तवार्घवादानां तात्पर्यमिष कल्प्यते॥ न चान्यार्थप्रधानैसीसदस्तिलं विधीयते। न चानुवदितुं प्रकाः पूर्वमनीरवेाधितः॥ श्रनादेरागमखार्थी न च धर्वज्ञ श्रादिमान्। क्विमेण लगत्येन स कथं प्रतिपाद्यते॥ श्रय तद्वनेनैव सर्वज्ञाऽन्यैः प्रतीयते। प्रकल्पेत कथं सिद्धिरन्यान्यात्रययोक्तयोः॥ मर्ब्यक्रीकतया वाक्यं मत्यं तेन तदस्तिता। कथं तदुभयं सिश्चेत् सिद्धमूलान्तरादृते॥ त्रधर्वज्ञप्रणीतान्तु वचनान्यू खवर्जितात्। सर्वज्ञमवगच्छनासदाक्योकं न जानते॥ सर्वज्ञसदृष्णं किञ्चिद्यदि पश्चेम सम्प्रति। उपमानेन सर्वेज्ञं जानीयाम तता वयम्॥ उपदेशोऽपि बुद्धस्य धर्माधर्मादिगोचरः। श्रन्यथा ने । पपद्येत सार्व्यक्तं यदि नाभवदित्यादि॥

ंश्रव प्रतिविधीयते यदभाधायि सङ्घावगारुकस्य प्रमाए-पञ्चकस्य तचानुपसमादिति तदयुक्तं तत्मद्भावादेकस्यानुमा-नादेः मङ्गावात्। तथाचि कश्चिदात्मा मकलपदार्थमाचात्कारी तद्ग्रहणस्वभावले सति प्रचीणप्रतिबन्धप्रत्ययलात् यत् यद्ग्रहण-खभावले यति प्रचीणप्रतिबन्धप्रत्ययं तत् तत्माचात्कारि यथा अपगतिनिरादिप्रतिबन्धं खेरचनविज्ञानं रूपसाचात्कारि। तद्गरणसभावले सति प्रचीणप्रतिबन्धप्रत्ययञ्च किञ्चदात्मा तसात् सकलपदार्थमाचात्कारीति। न तावदशेषार्थग्रहणख-भावलमात्मनोऽसिद्धं चादनावलान्निखिलार्घज्ञानात् नात्प-च्यन्ययानुपपच्या सर्वमनैकानाताकं सचादिति व्याप्तिज्ञानी-त्यत्तेश्व। चादना हि भूतं भवन्तं भवियन्तं सुद्धां व्यवहितं विप्रक्रष्टमित्येवंजातीयकमर्थमवगमयतीत्येवंजातीयकैरध्वरमी-मांसागुर्भिर्विधिप्रतिषेधविचार्णानिवन्धनं सक्तार्थविषय-ज्ञानं प्रतिपद्यमानैः सकलार्थग्रहणस्रभावकलमात्मने।ऽभ्यूपग-तम्। न चाखिलार्घप्रतिबन्धकावरणप्रचयानुपपत्तिः सम्यग्दर्भ-नादि चयलचणस्थावर णप्रचयहेतु भूतस्य सामग्रीविशेषस्य प्रतीत-लात् त्रनया मुद्रयापि चुद्रोपद्रवा विद्रायाः।

नन्वावरणप्रचयवशादशेषविषयं विज्ञानं विश्वदं मुख्यप्रत्यचं प्रभवतीत्युक्तं तदयुक्तं तस्य सर्व्वज्ञस्थानादि मुक्तलेनावरणस्थैवा- सभावादिति चेत्तन्न श्रनादि मुक्तलस्थैवासि होने सर्व्वज्ञाऽनादि- मुक्तः मुक्तलादितर मुक्तवत् बद्धापेचया च मुक्तव्यपदेशः तद्र- चित्र चास्यायभावः स्थादाकाश्रवत्। नन्यनादेः चित्रादिकार्थ-

परम्परायाः कर्वतेन तिसिद्धिः तथाचि चित्यादिकं सकर्वकं कार्यमाद्वीय विकास कार्यमा कार्यम कार्यमा कार्यम का सावयवलेन तलाधनमित्यभिधातवं यसादिदं विकल्पजालम-वतरित गावयवलं किमवयवधंयागिलं श्रवयवधमवायिलं श्रव-चवजन्यलं समवेतद्रव्यलं सावयवबुद्धिविषयलं वा । म प्रचमः श्राकाशादावनैकान्यात्। न दितीयः सामान्यादै। व्यभिचा-रात्। न त्रतीयः साध्याविश्विष्ठतात्। न चतुर्थः विकल्पयुग-लार्गलगृहगलवात् समवायसम्बन्धमाचवद्र्यतं समवेतद्रय-लम् श्रन्यत्र समवेतद्रव्यतं वा विविधितं हेत्रक्रियते। श्राधे गग-नादी यभिचारः तसापि गुणादिसमवायवस्त्रद्यलयोः सभ-वात्। दितीये साध्याविश्रिष्टता श्रन्यश्रब्दार्थेषु समवायकार्ण-भूतेव्यवयवेषु समवायस्य साधनीयलात्। श्रभुपगस्यैतदभाषि वस्तुतस्तु समवाय एव न समस्ति प्रमाणाभावात्। नापि पञ्चमः श्वात्मादिनानैकान्यात्तस्यं सावयवबुद्धिविषयलेऽपि कार्याला-भावात्। न च निर्वयवलेऽयस सावयवार्धसम्बेन सावयवस्-द्धिविषयलमी।पचारिकमित्येष्टयं निरवयवले यापिलविरोधात् परमाणुवत्। किञ्च किमेकः कर्त्ता साध्यते किंवा खतन्त्रः प्रथमे प्रासादादी व्यभिचारः खपत्यादीनां बह्ननां प्रवाणां तच कर्द्रलोपसभादनेनैव सकलजगज्जननात्मत्तावितर्वेयर्थञ्च। तदुक्तं वीतरागस्रती

> कर्त्तास्ति नित्या जगतः स चैकः स सर्व्वगः सन् स्वत्रः स सत्यः।

द्भाः कुरेयाः कुविडम्बनाः खुस् तेषां न येषामनुशासकस्वमिति॥ श्रन्यचापि।

> कर्ता न ताविद् ह कीऽपि यथे क्या वा दृष्टेा उन्यथा कट हताविप तत्रमङ्गः। कार्थे किमच भवतािप च तचकारी-राहत्य च चिभुवनं पुरुषः करोतीति॥

तसात् प्रागुक्तकारणित्रतयवजादावरणप्रचये सार्वञ्चं युक्तम्। न चास्थापदेष्टन्तराभावात् सम्यग्दर्भनादिचितयानु-पपित्तिरिति भणनीयं पूर्व्वप्रविज्ञप्रणीतागमप्रभवतादमुख्याभे-पार्थज्ञानस्य। नचान्यान्ययतादिदेषः श्रागमसर्वज्ञपरम-राया वीजाङ्करवदनादिलाङ्गीकारादित्यसम्।

रक्ष चयपदवेद नीयतया प्रसिद्धं सम्यग्दर्भनादि चितयमर्षत्रवचनसङ्ग्रहपरे परमागमसारे प्रकृपितं सम्यग्दर्भनज्ञानचारिचाणि मोचमार्ग दति। विद्यतस्य योगदेवेन येन कृपेण जीवाद्यर्थी व्यवस्थितस्तेन कृपेणार्चता प्रतिपादिते तत्त्वार्थे विपरोताभिनिवेशरहितवाद्यपरपर्यायं स्रद्धानं सम्यग्दर्भनं तथा च तचार्यस्व तत्त्वार्थे स्रद्धानं सम्यग्दर्भनिति। स्रन्यदिप

क्चिर्जिनीकतत्त्वेषु सम्यक् श्रद्धानमुख्यते।
जायते तित्रधर्मेण गुरारिधिगमेन वेति।।
परापदेशनिरपेचमात्मखरूपं निसर्गः व्याख्यानादिक्पपरापदेशजनितं ज्ञानमिधिगमः। येन खभावेन जीवादयः पदार्थाः

व्यवस्त्रिताः तेन स्वभावेन मोइसंज्ञचरहितत्वेनावगमः सम्य-रज्ञानम्। यथोकम्

यथाविष्यतत्वानां मंचेपादिकारेण वा।
योऽववेषिक्षमचाडः सम्यक्तानं मनीविण इति॥
तज्ज्ञानं पञ्चविधं मितश्रुताविधमनःपर्यायकेवलभेदेन। तदुक्रम् मितश्रुताविधमनःपर्यायकेवलानि ज्ञानिमिति। श्रद्धार्थः
ज्ञानावरणचयोपश्रमे मित इन्द्रियमनमी पुरक्कात्य व्याप्टतः
सन् ष्यार्थं मनुते सा मितः। ज्ञानावरणचयोपश्रमे सितः
मितजिनितं खष्टं ज्ञानं श्रुतम्। श्रमस्यग्दर्शनादिगुणजनितचयोपश्रमनिमित्तम् श्रविष्ठञ्जविषयं ज्ञानमविधः। ईर्यान्तराचज्ञानावरणचयोपश्रमे सित परमने।गतस्यार्थस्य स्कुटं परिच्छेदकं ज्ञानं मनःपर्यायः। तपःक्रियाविशेषान् चद्धं सेवन्ते
तपिस्वनस्वज्ञानमन्यज्ञानासंस्पृष्टं केवलम्। तन्नाद्यं परे।चं
प्रत्यचमन्यत्। तद्क्रम्

विज्ञानं खपराभाषि प्रमाणं वाधविर्ध्वतम्।
प्रयाचञ्च परे। चञ्च दिधा मेथिविनिश्चयादिति॥
प्रमार्गणिकभेदस्त स्विस्तरस्ति वैवागमेऽवगम्तवः। संसर्णकसीं। च्छित्तावृद्यतस्य श्रद्धानस्य ज्ञानवतः पापगमनकारणिकयानिवृत्तिः सम्यक्चारिचम्। तदेतत् सप्रपञ्चमुक्तमहता

सर्विधावद्ययोगानां त्यागसारित्रमुच्यते। कीर्त्तितं तदिंसादिवतभेदेन पद्यधा। श्रिसास्रमृतास्रोयब्रह्मचर्यापरिगृहाः॥ न यस्त्रमादयोगेन जीवितव्यरोपणम्।
पराणां स्वावराणाञ्च तदिषंगत्रतं मतम्॥
प्रियं पष्यं वचस्तव्यं स्नृतं वतमुच्यते।
तत्तव्यमपि नो तव्यमप्रियञ्चाहितञ्च यत्॥
प्रमादानमदत्तस्वासीयवत्तम्दीरितम्।
वाञ्चाः प्राणा नृणामर्था हरता तं हता हि ते॥
दिव्योदरिककामाणां हतानुमतकारितेः।
मनोवाक्कायतस्वागा ब्रह्माष्टादश्चमा मतम्॥
सर्वाभावेषु मूर्च्यायास्थागः स्वादपरिगृहः।
यदसत्स्विप जायेत मूर्च्या चित्तविश्वः॥
भावनाभिभावितानि पञ्चभिः पञ्चमा क्रमात्।
महावतानि स्रोकस्य साधयन्यव्ययं पदिमिति॥
भावनापञ्चकप्रयानञ्च प्रकृपितम्

शास्त्रोभभयकोधप्रत्यास्त्रानिर्नारम्। त्रास्रोच्य भाषणेगापि भावयेत् सनृतं व्रतमित्यादिना॥ एतानि सम्बग्दर्भनज्ञानचारिचाणि मिस्तितानि मोस्नकारणं न प्रत्येकं यथा रसायनज्ञानं श्रद्धानावरणानि सम्बूय रसा-यनफलं साधयन्ति न प्रत्येकम्।

श्रम संत्रेपतस्तावज्जीवाजीवास्त्रे दे तन्ते सः तत्र बेाधा-त्मको जीवः श्रवेाधात्मकस्त्रजीवः । तदुक्तं पद्मनन्दिना चिद्चिद्दे परे तन्त्रे विवेकसदिवेचनम् । ष्ठपादेचमुपादेचं देयं देयद्व कुर्वतः ॥

इयं दि कर्टरागादि तत् कार्यमविवेकिनः। उपादेयं परं ज्योतिरुपयोगैक सचलिति॥ यहजिद्र्पपरिणतिं खीकुर्याणे ज्ञानदर्शने उपयोगः य पर-सारप्रदेशान्तु प्रदेशबन्धात् कर्माणैकी सतसाताने । उन्यलप्रतिप-क्तिकारणं खचणं भवति । सक्त जीवसाधारणं चैतन्यमुपग्रमच-यचयापश्मवशादीपश्मिकचयात्मकचयापश्मिकभावेन कर्यो-द्यवशात् कलुषान्याकारेण च परिणतजीवपर्यायजीवविव-चार्या खरूपं भवति । घदवाचदाचकाचार्यः श्रीपशमिक-चायिका भावा मित्रस जीवस मत्तमीद्यिकपारिणामिकी चेति । ऋनुद्यप्राप्तिरूपे कर्माण उपन्नमे सति जीवस्थात्पद्य-माना भावः श्रीपशमिकः यथा पद्भे कलुषतां कुर्व्यति कत-कादिद्रव्यममन्थाद्धः पतिते जलस्य खच्छता। कर्मणः चया-पश्रमे गति जायमाना भावः चायिकः यथा माचः। उभ-याता भावा मित्रः यथा अससाईसम्बन्धता। कर्मीद्ये गति भवन् भाव त्रीदियकः। कर्मीपत्रमाद्यनपेत्रः महजा भावस्रेत-नलादिः पारिणामिकः । तदेतत् सत्तं यथासभावं भव्यस्या-भव्यस्य वा जीवस्य तत्त्वं स्वरूपिमिति स्वर्चार्यः । तदुक्रम् स्वरू-पसने।धने

शानाद् भिन्ना नचाभिन्ना भिन्नाभिन्नः कथञ्चन।
श्वानं पूर्वापरीक्षतं सेाऽयमात्मेति कीर्त्तित इति॥
ननु भेदाभेदयोः परस्परपरिचारेणावस्थानादन्यतरस्थैव वास्तवलादुभयात्मकलमयुक्तमिति चेत्तदयुक्तं बाधे प्रमाणाभावात्

त्रनुपलको हि बाधकं प्रमाणं न मेऽिस समसेषु वसुव्यनेक-रमात्मकलस्य स्वादादिना मते सुप्रमिद्धलादित्यसम्।

श्रपरे पुनर्जीवाजीवयारपरं प्रपञ्चमाचचते जीवाकाशध-माधर्मपुद्रसासिकायभेदात्। एतेषु पञ्चसु तत्त्वेषु कासवयसम् न्धितया स्थितियपदेशः त्रनेकप्रदेशलेन शरीरवत् काययप-देशः। तच जीवा दिविधाः संसारिणा मृकाञ्च। भवाद् भवा नारप्राप्तिमन्तः संसारिणः। ते च दिविधाः समनस्का श्रमन-स्कास तत्र मंज्ञिनः समनस्काः शिचाक्रियासापग्रहणक्रपा मंज्ञा तिं धुरास्त्रमनस्ताः। ते चामनस्ता दिविधाः चमस्याव-रभेदात् तच दीन्द्रियादयः ब्रङ्खागखे। सकप्रस्तयञ्च तुर्विधा-स्त्रमाः पृथियप्तेजावायुवनस्पतयः स्वावराः। तत्र मार्गगत-भूखिः पृथिवी द्रष्टकादिः पृथिवीकायः पृथिवी कायलेन येन गृहीता स पृथिवीकायकः पृथिवीं कायलेन यो ग्रहीस्थित स पृथिवीजीवः। एवमबादिखपि भेदचतुष्टयं योज्यम्। तत्र पृथि-वादि कायलेन एषीतवनो पष्टीयनस्य स्थावरा एम्बनो न पृथिवादिपृथिवीकायादयः तेषां जीवलात्। ते च खावराः स्पर्भनैकेन्द्रियास भवान्तरप्राप्तिविधुरा मुकाः धर्माधर्माका-शास्तिकायासी एकलशालिना निष्क्रियास द्रवास देशानार-प्राप्तिहेतुः। तत्र धर्माधर्मे प्रसिद्धी त्रास्रोकेनाविष्किन्ने नभि स्रोकाका प्रपद्वेद नी ये सर्म्य वावस्थिति गतिस्वित्युपग्रहे । धर्मा-धर्माचारपकारः त्रतएव धर्मास्तिकायः प्रवत्त्यनुमेयः त्रध-भीषिकायः खिलामुमेयः। श्रन्यवस्तप्रदेशमध्येऽन्यस्य वस्तनः

प्रवेशोऽवगाद्यः तदाकाशक्षत्यम्। सार्शरमवर्णवन्तः पुद्गकाः ते च दिविधाः चणवः स्कन्धाच भोक्तुमश्रका चणवः द्वणुकादयः स्कन्धाः। तच द्वणुकादिस्कन्धभेदादः खादिरुत्पद्यते च्रखादि-चंघातात् द्वणुकादिरुत्पद्यते कचिद्गेद्धंघाताभ्यां स्कन्धेत्पत्तिः च्रतप्य पूर्यन्ति गण्णनीति पुद्गलाः। काष्यानेकप्रदेशलाभा-वेनाऽस्किकायलाभावेऽपि द्रव्यत्मस्ति तस्स्वचण्णेगात् तदुक्तं गुणपर्यायवद्रव्यमिति। द्रव्यात्रचा निर्गुणा गुणाः यथा जीवस्य च्यानलादिसामान्यरूपाः पुद्गलस्य क्रपत्नादिसामान्यसभावाः धर्माधर्माकाश्रकाथानां यथासभवं गतिस्तित्यवगादृष्टेत्वा-दिसामान्यानि गुणाः। तस्य द्रव्यस्थोक्तक्रपेण भवनमृत्यादः तद्भावः परिषामः पर्याय इति पर्यायाः यथा जीवस्य घटा-दिज्ञानस्यक्तेशादयः पुद्गलस्य स्त्रपिष्डघटादयः धर्मादीनां गत्यादिविशेषाः चत्रप्य षट् द्रव्याणीति प्रसिद्धः।

केचन सप्त तत्तानीति वर्णयन्ति तदाइ जीवाजीवास्व-बन्धसंवरनिर्जरमोणास्त्रत्तानीति। तत्र जीवाजीवा निरूपिता त्रास्त्रवा निरूपते त्रीदारिकादिकायादिषसनदारेणात्मनय-सनं योगपदवेदनीयमास्रवः यथा सस्तिस्वागाहिदारं नद्या-स्रवणं कारणलादास्रव दति निगद्यते तथा वागप्रणाहिकया कर्मास्वतीति य योग त्रास्त्रवः। यथा त्राष्ट्रं वस्तं समन्तादा-तानीतं रेणुजातमुपादन्ते तथा कषायजलाई त्रात्मा योगा-नीतं कर्स सर्वप्रदेशिर्यकाति यथा वा निष्ठप्रायःपिष्डे जले चिप्ने स्रक्षः समन्ताद् ग्रहाति तथा कषायोष्णा जीवा योगानीतं कर्ष समन्तादाद ते। कषित हिन खात्मानं कुगितप्रापणा-दिति कषायः क्रोधा माना माया खाभ स्व दिविधः ग्रुभा-ग्रुभभेदात् तचा हिंसादिः ग्रुभः काययागः सत्यमितहित-भाषणादिः ग्रुभा वाग्यागः। तदेतदा खवभेदप्रभेद जातं काय-वाष्ट्रानः कर्षाखागः स श्रास्तवः ग्रुभः पृष्ण्य श्राप्तभः पापखे-त्यादिना स्वसन्दर्भेण ससंरक्षमभाणि। श्रपरे लेवं मेनिरे श्रास्तवयित पुरुषं विषये खिन्द्रिय प्रवृत्तिरास्तवः इन्द्रियदारा हि पारुषं ज्योतिर्विषयान् स्वृत्रद्रूपादिशान रूपेष परिण-मत दित।

मिथादर्शनाविरितिप्रमादकषायवश्राद्यागवश्राचात्मा स्र कीकचेवावगादिनामनन्तान्तप्रदेशानां पुद्रलानां कर्मवस्थि। ग्रान्तानाम् पृद्रलानादन्ते स बन्धः । तद् कां सकषायलाच्चीवः कर्माभावये। ग्राग् पुद्रलानादन्ते स बन्धः दित । तच्य कषायग्रद्यां सर्व्यवन्धदेखपलचणार्थम् । बन्धदेखन् पपाठ वाचकाचार्यः मिथादर्भनाविरितिप्रमादकषाया बन्धदेतव दित ।
मिथादर्भनं दिविधं मिथाकर्मीद्यात् परे। पदेशानपेचं तन्ताश्रद्धानं नैयर्गकमेकम् श्रपरं परे। पदेशानपेचं तन्ताश्रद्धानं विश्वायंचमनञ्ज श्रविरतिः । पञ्चसितिगृद्धिचनुत्वादः प्रमादः । कषायः क्रीधादिः । तच कषायान्ताः ।
खिल्यनुभावयन्धदेतवः प्रकृतिप्रदेशवन्धदेत्रचेग दृति विभागः ।
वन्धस्रतुर्विध दृत्युकं प्रकृतिखिल्यनुभावप्रदेशास्तु तदिधय दृति
यथा निम्मगुडादेखिक्रलमधुरलादिखभावः एवमावर्णीयस्य

ज्ञानदर्भनावर्णत्मादित्यप्रभाष्क्रेदकासोधर्वत् प्रदीपप्रभा-तिरोधायककुभावच सदमदेदनीयस सुखद्: खेात्पादकलमि-धारामधुलेचनवद्र्शनमाचनीयस तलार्थात्रद्भानकारितं दर्ज-नसङ्गवचारिचे मोद्दनीयस्वासंयमदेतुलं मद्यमदवदायुवा देइ-बन्धकर्द्यं जलवत् नाम्ना विचित्रनामकारिलं चिनिकवद्गीत्र-स्थाचनीचकारितं कुमाकारवद्दानादीनां विव्रनिदानतमन्त-रायस स्तभावः को ग्राध्यचवत्। सेऽयं प्रकृतिबन्धेऽष्टविधः द्र व्यक्सीवान्तरभेदमू खप्रकृतिवेदनीयः। तथावाचद्मास्वाति-वाचकाचार्यः श्राद्यो ज्ञानदर्शनावर्णवेदनीयमाइनीयायुर्ना-मगोचान्तराया इति तद्भेदश्च समग्रहात् पश्चनवाष्टाविंशति-चतुर्दिचलारिंग्रद्विपञ्चद्रभभेदा यथाक्रममिति। एतच सर्वे विद्यानन्दादिभिर्विष्टतमिति विसारभयात्र प्रख्यते। यद्या त्रजागामि इयादि चीराणामेतावन्तमने इसं माध्यस्यभावाद-प्रचुतिस्थितिः तथा ज्ञानावरणादीनां मृत्वप्रक्रतीनामादित-सिस्णामन्तरायस च चिंज्ञत्यागरापमकोटिकोत्यः परास्ति-तिरित्यायुक्तं का बदुर्द्धानवत् खीयखभावादप्रचुतिस्वितिः । यथा श्रजागामि स्थादि चीराणां तीत्रमन्दादिभावेन खका-र्व्यकारणे सामर्थविश्रेषाऽनुभावः तथा कर्मपुद्गलानां खकार्य-करणे सामर्थ्यविभेषाऽनुभावः । कर्मभावपरिणतपुद्रसस्कन्धा-नामनन्तान्तप्रदेशानाम् त्रात्मप्रदेशानुप्रवेशः प्रदेशबन्धः । त्रास्त-विनरोधः मंवरः येनातानि प्रविश्वत् कर्मा प्रतिविध्यते च गुप्ति समित्यादिः संवरः । संसारकारणाद्यागादात्मनागापनं गुप्तः ।

मा चिविधा कायवाक्मने। निगृष्ठभेदात्। प्राणिपीडापरिष्ठारेण मन्यगयनं मितिः सा र्र्य्याभाषादिभेदात् पञ्चधा। प्रपञ्चितञ्च हेमचन्द्राचार्यैः

खोकातिवाहिते मार्गे चुम्निते भाखदंग्रुभिः।
जन्तुरचार्थमाखोका गितरीर्था मता मताम्॥
श्वापद्यतागतः सर्वजनीनं मितभाषणम्।
प्रिया वाचंयमानां सा भाषासमितिरुच्यते॥
दिचलारिंग्रता भिचादोषैर्नित्यमदूषितम्।
मृनिर्यदन्नमादन्ते सेषणासमितिर्मता॥
श्वासनादीनि संवीच्य प्रतिखङ्का च यक्षतः।
यह्मीयान्निचिपेद्वायेत् सादानसमितिः स्तता॥
कफमूत्रमखप्रायैर्निर्जन्तु जगतीतखे।
यक्षाद्यदुक्षुजेत् साधुः सेत्सर्गसमितिर्भवेत्॥
श्वत एवास्वः स्रोतसे। दारं संद्यणातीति संवर इति निराजः।
तदुक्तमभियुक्तैः

श्रास्तवा भवहेतुः खात् संवरो मेाहकारणम्।
द्रित्यमार्हती मृष्टिरन्यदस्थाः प्रपञ्चनम्॥
श्रिजितस्य कर्माणस्वपःप्रस्तिभिर्निर्जरणं निर्जराखं तत्तं चिरकासप्रदत्तकषायकसापं पृष्णं सुखदुःस्वे च देहेन अरयित नाश्रयित केश्रीसुञ्चनादिकं तप उच्यते। सा निर्जरा दिविधा
यथा कासीपक्रमिकभेदात् तच प्रथमा यसिन् कासे यत् कर्म
फलप्रदत्तेनाभिमतं तसिन्नेव कासे फलदानाद्भवन्नी निर्जरा

एव पठन्ति

कामादिपाकजेति च जेगीयते। यत् कर्या तपावसात् स्वकाम-नयोदयावसिं प्रवेश्व प्रपद्यते तत् कर्या निर्जरा। यदाच

यंसारवीजभूतानां कर्मणां जरणादि इ।

निर्जरा संस्थता देधा सकामा कामनिर्जरा॥ स्रता सकामा यमिनामकामा लन्यदे चिनामिति। मियादर्भनादीनां बत्धहेत्रनां निरोधः श्रभिनवक्यांभावात् निर्जराष्ट्रेतुमिन्नधानेनार्ज्जितस्य कर्मणा निरमनादात्यन्तिक-कर्ममोचणं मोचः बन्धदेतुभवदेतु निर्जराभ्यां क्रस्त्रकर्मिवप्र-मे। चर्णमे। चरति तदमन्तरमृद्धं मच्चत्याकीकान्तात् यथा इसद खादि भ्रमिप्रेरितं कुलाल चक्रमुपरतेऽपि तक्षिन् तद्वला-देवागंस्कारचयं भ्रमति तथा भवस्त्रेनाताना श्रपवर्गप्राप्तये बक्क भा चत् कतं प्रणिधानं मुक्तस्य तद्भावेऽपि पूर्वसंस्कारादा-स्रोकामां गमनमुपपद्यते यथा वा स्तिकासेपद्यतमसावुद्रयं अबेऽधः पतित पुनरपेतस्य चिकावन्धमू द्वं गच्छति तथा कर्मर-हित त्रात्मा त्रमङ्गलादू द्वें गच्छति बत्धच्छेदादेर ण्डवीजवची-र्ज्ञगतिस्त्रभावाचाग्निष्ठिखावत्। श्रन्थोन्यं प्रदेशानुप्रवेशे सत्यवि-भागेनावस्थानं बन्धः परसारप्राप्तिमाचं सङ्गः। तदुक्तं पूर्वप्र-योगादसङ्गलादन्धक्दाराया गतिपरिणामाचाविरद्धं कुला-सचक्रवद्यपगतसेपासावुवदेरण्डवीजवदग्निशिखावचेति ।

> गला गला निवर्त्तमो चम्द्रसर्थाद्या ग्रहाः। श्रद्यापि न निवर्त्तमो लाखाकाकाक्रमागता इति ॥

श्वन्ये तु गतसमस्रक्षेश्वतदासनस्यानावरणञ्चानस्य सुस्वैकतान-स्थात्मन उपरिदेशावस्थानं मुक्तिरित्यास्थिषत । एवमुक्तानि सुखदुः खसाधनाभ्यां पुष्यपापाभ्यां सिहतानि नव पदार्थान् कोचनाङ्गीचकुः । तदुकं सिद्धान्ते जीवाजीवा पुष्यपापयुतावा-स्ववः संवरा निर्जरणं बन्धा मोचस्य नव तत्त्वानीति । सङ्गृष्टे प्रदत्ता वयमुपरताः स्म ।

श्रव सर्वव सप्तभिक्षिनयाखां न्यायमवतारयिन जैनाः सा-दिस्ति स्वाद्यासि स्वादिसि च नासि च स्वादवक्रयः स्वादिसि चावक्रयः स्वाद्यासि चावक्रयः स्वादिसि च नासि चावक्रय इति। तस्ववमनन्तवीर्यः प्रत्यपीपदत्

ति स्थानिविचायां स्थादस्तीति गतिभैवेत्। स्थान्तास्तीति प्रयोगः स्थान्ति स्थिषे विविचिते॥ क्रमेणेश्मयवाञ्कायां प्रयोगः समुदायभाक्। युगपत्तदिवचायां स्थादवाच्यमणिताः॥ स्थायावाच्यविवचायां पश्चमो भङ्ग दस्यते। सम्यावाच्यविवचायां षष्ठभङ्गसमुद्भवः॥ समुख्येन युक्तस्य सप्तमो भङ्ग स्थातः।

स्थाच्छन्दः खल्वयं निपातः तिङन्तप्रतिरूपकोऽनेकामाद्या-तकः। यथाक्रम्

वाक्येव्वनेकान्तचे तिगयं प्रति विशेषणम्। स्वात्तिपातोऽर्थयोगितात्तिङन्तप्रतिरूपक इति॥ यदि पुनरेकान्तचे।तकः स्वास्क्रव्दोऽयं स्वात्तदा स्वादसीति वाक्ये क्यात्यदमनर्थकं स्थात् अनेकान्तवोतकले तु खादिसा कथि चिदसीति स्थात्पदात् कथि चिदिति अयमर्थे। सभ्यत इति नानर्थक्यम्। तदाच

स्वादादः सर्वयेकान्तत्यागात् किं द्यति दिशेः।

सप्तमित्रनयापेची देयादेयिक विक्रिति॥

यदि वस्तस्येकान्ततः सर्वया सर्वदा सर्वत्र सर्वात्मनासीति

न उपादित्साजिहासाभ्यां कि चित् कदा के निचत् प्रवर्त्तेत निव
चौत वा प्राप्तप्रापणीयलहेयहानानुपपत्तेस् । स्रनेकान्तपचे तुः

कथित् कचित् के निचत् सर्वेन हाने।पादाने प्रेचावतामुपप
येते। किस्र वस्तनः सम्बं स्त्रभावः स्रमचं वेत्यादि प्रष्टयं न

तावदिस्तिलं वस्तनः स्त्रभाव इति समस्ति घटोऽसीत्यनयोः

पर्यायतया युगपत्रयोगायोगात् नासीति प्रयोगिविरेधाः स्वमन्यचापि योज्यम्। यथाक्तम्

घटोऽसीति न वक्तयं सकीव हि यता घटः।
नासीत्यपि न वक्तयं विरोधात् सदस्त्ययोरित्यादि॥
तसादित्यं वक्तयं सदसत्सदसदिनर्भवनीयवादभेदेन
प्रतिवादिनश्चतुर्विधाः पुनर्ष्यनिर्ध्यंचनीयमतेनामित्रितानि सदसदादिमतानीति चिविधाः तान् प्रति किं वस्त्रसीत्यादिपर्थनुयोगे कथिश्चदसीत्यादिप्रतिवचनसभवेन ते वादिनः सर्वे
निर्विश्वाः सन्तः त्रस्थीमासत इति सन्पूर्णार्थविनिश्वायिनः
स्वादादमञ्जोकुर्वेतस्यच तच विजय इति सर्वम्पपन्नम्। यदवे।चदाचार्थः स्वादादमञ्जर्थाम्

भनेकानात्मकं वस्तु गेरिदः वर्म्यवंविदाम्। एकदेशविश्विष्टेर्शिन यस विषया मतः ॥ न्यायानामेकनिष्ठानां प्रवृत्ती श्रुतवर्त्धान । सम्पूर्णार्थविनियायि सादस्त श्रुतमुखत इति॥ श्रन्योन्यपत्रप्रतिपत्रभावास्ययापरे मस्रित्यः प्रवादाः । नयानत्रेषानविश्वेषिमञ्चलपचपाती समयस्वयाईत इति॥ जिनदत्तस्रिका जैनं मतमित्यमुक्तम्। बसभागापभागाम् भयोदीनसाभयाः । चन्तरायसया निद्रा भीरज्ञानं जुगुपितम्। हिंचा रत्यरती रागडेषी रतिरतिसार:। त्रोको मिष्यालमेतेऽष्टादम दोषा नयस मः। जिना देवा गुरः सम्यक् तत्तवज्ञानीपदेशकः। श्चानदर्भनचारिचाण्यपवर्गस्य वर्त्तिन। चादादख प्रमाचे दे प्रत्यचमनुमापि च। नित्यानित्यात्मकं सध्ये नव तत्त्वानि सप्त वा। जीबाजीवै। पुष्यपापे चास्रवः संवरे।ऽपि च। बस्धा विर्जरणं मुक्तिरेषां व्याख्याधुनाच्यते। चेतना च चेषा जीवः खाइजीवसद्यकः। सत्कर्मपुद्रजाः पुद्धं पापं तस्य विपर्ययः। चास्रवः कर्मणां बन्धा विर्जरसदियोजनम्।। अष्टकर्यचयाचे।जा नार्भावस्य केंस्न । पुष्पस्य संसवे पापस्यासवे कियते पुनः ॥

खन्नानत्तपतुष्कस्य स्वाकागृहस्य चातानः।
चीणाष्टकर्षणे मृक्तिर्निर्यादिक्तिनिरिता।।
सरजोदरणा भैचमुजा सुद्धितमूर्द्धजाः।
श्वेतामराः चमाश्रीसाः निःसङ्गा जैनसाधवः॥
सुद्धिताः पिष्किकाद्यसाः पाषिपाचा दिगमराः।
फर्ज्वाश्रिनो ग्रहे दातुर्दितीयाः सुर्जिनर्षयः॥
भुद्गे न केवसं न स्वी मोचमेति दिगम्बरः।
प्राक्तरेषामयं भेदो मद्दान् श्वेतामरैः सद्देति॥
दिति सर्वदर्शनसङ्गृहे श्वादितदर्शनम्॥

तदंतदार्षतमतं प्रामाणिकगर्षणमर्पति न श्वेकसिन् वस्ति परमार्थे यति परमार्थयतां युगपत् यदसन्तादिधर्माणां यमा-विशः समावति। न च यदसन्त्रयोः परस्परविषद्धयोः समुचया-समावे विकल्पः किं न स्वादिति वदितयं किया चि विकल्पते न विस्ति न्यायात्। न चानेकान्तं जगत्यव्यं देरम्ननरिषंद्वदिति दृष्टान्तावष्टमावशादेष्टयं एकसिन् देशे गजलं सिंदलं वा प्रपर्तान् नरत्निति देशभेदेन विरोधाभावेन तस्वैकसिन् देश एव सन्तासन्तादिना अनेकान्तवाभिधाने दृष्टान्तानुपपन्तेः। न द्रात्मावस्त्रात्मा सन्तं पर्यायात्माना तदभाव दृष्टान्तानुपपन्तेः। न द्रात्मावस्त्रात्मा सन्तं पर्यायात्माना तदभाव दृष्टान्तानुपपन्तः। मति चेन्नवं कासभेदेन चि कस्वचित् सन्तमसन्त्र स्वभाव द्रित न कसिद्राषः। न चैकस्य इस्वत्रदीर्घत्ववद्गेकान्ततं जगतः

स्वादिति वास्यं प्रतियोगिभेदेन विरोधाभावात्। तस्वात् प्रमाणाभावात् युगपत् यत्वायत्वे परसारविरुद्धे नैकस्मित्वसुनि वसुं युक्ते। एवमन्यासामपि भङ्गीनां भङ्गोऽवगन्तयः। किञ्च वर्वसाख मूलभ्रतः वप्तभिङ्गनयः खयमेकानाः त्रनेकान्ता वा श्राधे सर्वमनेकान्तिमिति प्रतिज्ञावाघातः दितीये विविचता-र्थासिद्धिः त्रनेकान्तलेनासाधकलात् तथा चेयमुभयतः पात्र-रज्जुः खादादिनः खात्। ऋषि च नवलयप्तलादिनिर्द्धारणख फाचय तिन्द्धीरियतुः प्रमातु य तत्करणसः प्रमाणसः प्रमे-यस नवलादेरनियमे साधु समर्थितमात्मनसीर्थकर लं देवानां प्रियेणाईतमतप्रवर्त्तकेन। तथा जीवस्य देचानुरूपपरिमाण-लाङ्गोकारे योगवसाद नेकपरिया इकयोगिजीवेषु प्रतिश्ररीरं जीवविच्छेदः प्रसञ्चेत मनुजग्ररीरपरिमाणे। जीवे। मतङ्गज-देचं कत्त्रं प्रवेष्टुं न प्रभवेत्। किञ्च गजादिशरीरं परित्यज्य पिपोलिका भरीरं विभतः प्राचीनभरीर यन्त्रिवेभविनाभोऽपि प्राप्तुयात्। न च यथा प्रदीपप्रभाविश्रेषः प्रपापासादासुद्र-विर्मिसद्भोचिविकाशवान् तथा जीवे।ऽपि मनुजमतङ्गजादिश्र-रीरेषु खादित्येषितयं प्रदीपवदेव सविकारलेनानित्यलप्राप्ती द्यतप्रणात्राक्तताभ्यागमप्रसङ्गात्। एवं प्रधानमञ्जनिवर्दणन्यायेन जीवपदार्थदूषणाभिधानदिशान्यचापि दूषणमुत्रेचणीयम्। त-सान्नित्यनिर्देषिशुतिविरुद्धलादिरमुपारेयं न भवति। तदुक्तं भगवता व्यासेन नैकसिम्नसभावादिति रामानुजेन च जैनम-तनिराकरणपरलेन तदिदं सुचं व्याकारि । एव दि तस्य

सिद्धानाः चिद्चिदीयरभेदेन भेातृभाग्यनियामकभेदेन खव-खिताख्वः पदार्था इति। तदुक्तम्

र्श्यरियदिचेति पदार्थिनतयं हरिः।

देश्वरसित द्राष्ट्रको जीवा दृश्यमित् पुनिरिति ॥

श्वपरे पुनरश्चेषविश्वेषप्रद्यनीकं चिकानं ब्रह्मीव परमार्थः
तथ नित्यग्रः इनुइमुक्तस्त्रभावमिप तत्त्रमस्यादियामानाधिकरस्त्राधिगतजीवेकं बध्यते मुख्यते च । तदितिरिक्तनानाविधभेक्षिभोक्तस्यादिभेदप्रपञ्चः वर्षोऽपि तिस्त्रस्तिद्या परिकस्थितः बदेव सेक्सिदम्य श्वाधीदेकमेवादितीयमित्यादिवचननिचयप्रामाध्यादिति मुवासास्तरित श्वोक्तमात्मविदित्यादिमुतिश्चिरः प्रतवश्चेन निर्मिश्चेषत्रश्चात्मेकलविद्या श्वनास्वविद्यानिद्यत्तिभृतिक्रस्त्रभविद्याः स्त्रस्त्रोः स स्त्रसुमाप्तेति य दृष्ट नानेव
पश्चतीति भेदनिन्दाश्वयोग पारमार्थिकं भेदं निराचचाचाः
विचष्ठस्त्रस्त्रस्त्रस्त्रम् विभागं न सहन्ते। तचायं समाधिरभिधीयते भवेदेतदेवं यद्यविद्यासां प्रमाषं विद्येत न चैवमनादिभावद्यं श्वानिवर्त्यम्श्वानमसम्ञो मामन्यश्च न स्नानामीति प्रत्यस्त्रमाषिद्रम्। तद्क्रम्

श्रनाहिभावक्षं यदिज्ञानेन विज्ञीयते। तद्ज्ञानमिति प्राज्ञा ज्ञच्यं सम्प्रचलत इति ॥ न चैतत् ज्ञानाभावविषयमित्यात्रक्षनीयं को हि कं प्रूयात् प्रभाकरकरावज्ञमी भद्दसम्बद्धी वा नाजः

सारूपपररूपाभ्यां नित्यं सदसदाताको ।

वस्ति ज्ञायते किञ्चित् केस्टिद्रूपं कदाचनेति॥ भावान्तरमभावे हि कथाचित्तु व्यपेचया। भावान्तरमभावाऽन्या न किस्दनिक्पणात्॥ इति वदता भावचितिरिक्तसाभावसानभुपगमात्। श्रभावस षष्ठप्रमाणगाचरलेन ज्ञानस नित्यानुमेयलेन च तद्भावस्र प्रत्यचिषयलानुपपत्तेः। यदि पुनः प्रत्यचाभाववादी कञ्च-देवमाचचीत तं प्रत्याचचीत अहमज इत्यसिम्ननुभवे अहमि-त्वात्मनीऽभावधिर्मितया ज्ञानस प्रतियोगितया चावगितरसि न वा ऋस्ति चेदिरोधादेव न ज्ञानाभावानुभवसम्भवः। न चेद्धर्मिप्रतियोगिज्ञानसापेची ज्ञानाभावानुभवः सुतरां न मस्मवति तखाज्ञानस भावरूपले प्रागुक्तदूषणाभावादयमन्-भवे। भावक्षपाज्ञानगाचर एवास्युपगन्तव्य इति। तदेतत् गगनरीमन्याचितं भावद्भपद्याज्ञानस्य ज्ञानाभावसमानयाग-घेमलात्। तथा हि विषयलेनाश्रयलेन च ज्ञानस्य स्थावर्त्तं-कतया प्रत्यगर्थः प्रतिपन्नी न वा प्रतिपन्न होत् खरूप ज्ञाननि-वर्चं तद्शानमिति तिसान् प्रतिपन्ने कथङ्कारमवतिष्ठेत अप्र-तिपस्रसेद्यावर्त्तकाश्रयविषयग्रस्यमज्ञानं कथमनुभूयेत। त्रथ विभदः खरूपावभाष एवाज्ञानविरोधिना ज्ञानेनाभाषित इति यात्रयविषयज्ञाने सत्यपि नाज्ञानानुभवविरोध इति इन तर्षि ज्ञानाभावेऽपि समानमेतत् श्रन्यचाभिनिवेशात्। तसा-दुभयाभ्युपगतज्ञानाभाव एवाइमज्ञी मामन्यञ्च न जानामी-त्यनुभवगाचर इत्याभुपगमायम्। अस्त तर्ज्ञानुमानं विवादा-

खदं प्रमाणज्ञानं खप्रागभावयितिरिक्तखिविषयावरणखिनवर्षं-खदेशगतवस्त्रन्तरपूर्वंकम् श्रप्रकाशितार्थप्रकाशकलात् श्रम्भ-कारे प्रथमोत्पस्तप्रदीपप्रभाविदिति तदिप न चोदचमम् श्रज्ञा-नेऽप्यमभिमताज्ञानान्तरसाधने श्रपिद्धान्तापातात् तदसा-धने श्रनेकान्तिकलात् दृष्टान्तस्य साधनविकस्तलाच न चि प्रदीपप्रभाया श्रप्रकाशितार्थप्रकाशकलं सभावित ज्ञानस्यैव प्रका-श्रकलात् सत्यपि प्रदीपे ज्ञानेन विषयप्रकाशसभावात् प्रदीपप्र-भायास्य चचुरिन्द्रियस्य ज्ञानं समुत्पादयता विरोधिसन्तमस-निर्सनदारेणोपकारकलमाचमेवेत्यसमितिविस्ररेण।

प्रतिप्रयोगस्य विवादाधासितमञ्चानं न ज्ञानमात्रमञ्चान्त्रितं प्रज्ञानतास्कृतिकाद्यञ्चानविद्ति । ननु प्रकृतिकाद्यञ्चान-स्थाप्रयस्य प्रत्यगर्थस्य ज्ञानमात्रस्थभावलमेवेति स्मेवं प्रद्विष्ठाः प्रमुभूतिर्धि स्वसङ्घावेनैव कस्यसिदस्त्रनो व्यवद्यारानुगुणलापा-दकस्थभावा ज्ञानावगितसङ्गतिविद्याद्यपरनामा सकर्यकानुभ-वित्ररास्नालं ज्ञानलमित्यात्रयणात्। ननु ज्ञानरूपस्थात्माः कथं ज्ञानगुणकलमिति सेत्तदसारं यदा दि मणिषुमणिप्रस्ति तेजोद्रस्थं प्रभावद्रूपेणावितष्ठमानं प्रभारूपगुणात्रयः। स्वाप्र-यादन्यत्रापि वर्त्तमानलेन रूपलेन सप्रभा द्रव्यरूपित तस्त्रे-पलिनस्थनगुणस्थवद्यारा एवमयमात्मा स्वप्रकात्रसिद्रूप एव सेतन्यगुणः तथा स श्रुतिः सदा सेन्धवघनोऽनन्तरे। वाद्यः कत्न्द्रो रसघनएव एवं वा स्वरं स्थमात्मानन्तरे। वाद्यः कत्न्द्रो प्रस्थमात्मानन्तरे। वाद्यः कत्न्द्रो प्रस्थमात्मानन्तरे। वाद्यः कत्न्द्रो प्रस्थमात्मानन्तरे। वाद्यः कत्न्द्रो स्वरं स्थमात्मानन्तरे। वाद्यः कत्नः

विज्ञानेर्विपरिलोपो विद्यते श्रथ यो वेदेदं जिन्नाणोति स श्रातमा योयं विज्ञानमयः प्राणेषु इद्यन्तर्ज्ञोतिः पुरुष एष हि द्रष्टा श्रोता रसयिता न्नाता मन्ना बोद्धा कर्त्ता विज्ञानात्मा पुरुष द्रयादिका श्रुतिरिप न चानृतेन हि प्रस्यूढा द्रित श्रुतिरिप विद्यापर्वप्रमाणिमत्याश्रयितं श्रक्यं स्थतेतरविषयो ज्ञानृतशब्दः स्थतशब्द्य कर्यवचनः स्थतं पिवन्ताविति वचनात् स्थतं कर्या- पत्नाभिषित्थरितं परमपुरुषाराधनयेव तत्प्राप्तिफलम्। श्रव तद्वातिरिक्तं मांचारिकाल्पफलं कर्यानृतं ब्रह्मप्राप्तिविरोधि य एतं ब्रह्मलोकं न विद्नित श्रनृतेन हि प्रस्यूढा द्रित वचनात्। मायान्तु प्रकृति विद्यादित्यादै। मायाशब्दे। विचिवार्थमर्थक- चिग्णात्मकप्रकृत्यभिधायको नानिर्वचनीयाञ्चानवचनः।

तेन मायासदसं तच्हवरसाग्रगामिना।

बालस रचता देहमेकैकं स्थेनस्दितम्।।
दिखादी विचित्रार्थसर्गसमर्थस पारमार्थिकस्थैवासुराद्यस्वविश्रेषस्थैव मायाश्रम्दाभिधेयले।पलमात् त्रते। न कदाचिद्धि
श्रुत्यानिर्व्यनीयाज्ञानप्रतिपादनं नायैक्योपदेशानुपपत्या तत्तंपदयोः सविश्रेषब्रद्धाभिधेयलेन विरुद्धयोर्जीवपरयोः स्वरूपेक्यस प्रतिपत्तुमश्रक्यतया श्रयीपत्तेरनुद्यदे।षदूषितलात् ।
तथा हि तत्पदं निरस्तसमस्तदे।समनविधकातिश्रयासङ्ख्येयकस्थाणगुणास्पदं जगदुद्यविभवलयलीलं ब्रह्म प्रतिपादयित तदेचत बद्ध स्थां प्रजायेयेत्यादिषु तस्थैव प्रकृतलात् समानाधिकर्णं लंपदं वा चिद्धिषष्टं जीवश्ररीरं ब्रह्माच्छे प्रकारदय-

विन्निष्टैकवस्तुपरतात् सामानाधिकरण्यसः। ननु सेाऽयं देवदत्त दतिव तत्त्विमितिपदयोर्विरुद्धभागत्यागस्त्र स्वामिर्विशेषस्-इपमात्मीकां सामानाधिकरणार्थः किं न स्थात् यथा से। उय-मित्यत्र तच्छव्देन देशान्तरकाखाम्तरसम्बन्धी पुरुषः प्रतीयते इदंशब्देन च यमिहितदेशवर्त्तमानकालयम्बन्धी तयाः सामा-नाधिकर्ण्येनैकामवगम्यते तचैकस्य युगपदिरुद्धदेशकालप्रती-तिर्न समावतीति दयारिप पदयाः खरूपपरले खरूपस चैकां प्रतिपनं प्रकामेवमचापि किञ्चित्र्वसर्वेज्ञलादिविरुद्धांग्रप्र-ष्टाणेनाखण्डसह्यं सस्यत इति चेत् विषमाऽयमुपन्यासः। दृष्टाक्नेऽपि विरोधवैधुर्येण खचणागन्धासक्षवादेकस्य तावद् भूतवर्त्तमानकाखदयसम्बन्धा न विरुद्धः। देशान्तरिखितिर्भृता मिन्निहितदेशिखितिर्वर्त्तत इति देशभेदसम्बन्धिवराधस काल-भेदेन परिहरणीयः। खचणापचेऽप्येकसीव पदस्य सचकला-. त्रयणेन विरोधपरिचारे पददयस्य लाचणिकलस्वीकारी न सङ्गच्छते। इतर्या एकस्य वस्तुनस्तत्त्वेदन्ताविधिष्टलावगाइ-नेन प्रत्यभिज्ञायाः प्रामाखानङ्गीकारे स्थायिलासिद्धी चणभ-क्नवादी बैद्धि विजयेत । एवमचापि जीवपरमात्मनीः शरीरा-त्मभावेन तादात्यं न विरुद्धमिति प्रतिपादितं जीवात्मा हि ब्रह्मणः गरीरतया प्रकारलात् ब्रह्मात्मकः य श्रात्मनि तिष्ठ-मातानी उनारः य प्रातानं वेद यसाता शरीरम् इति श्रुत्य-न्तरादत्यस्य मिदमुच्यते सर्वे प्रब्दाः पर्मात्मन एव वाचकाः। न च पर्यायलं दारभेदसभावात् तथा हि जीवसः ग्रारीरतया

प्रकारभूतानि देवमनुष्यादिसंस्थानानीव सर्व्याणि वस्त्रनीति ब्रह्मात्मकानि तानि मर्वाणि त्रता

देवा मनुखा यचा वा पिशाचारगराचमाः।
पची वचा लता काष्ठं शिला वणं घटः पटः।।
दिखादयः मर्वे शब्दाः प्रकृतिप्रत्यययोगेनाभिधायकतया प्रसिद्धा लोके तदाचातया प्रतीयमानतत्त्रसंखानवदस्तुमुखेन
तदिभमानिजीवतदन्तर्यामिपरमात्मपर्यन्तसंखानस्य वाचकाः।
देवादिशब्दानां परमात्मपर्यन्तसमुक्तं तत्त्वमुक्तावस्यां चतुरनारे च

जीवं देवादिश्रब्दे। वदित तदपृथक् सिद्धभावाभिधानं
निष्कर्षाकृतयुक्ते। बद्धिरु च दृढे। खे। कवेदप्रयोगः।
श्रात्मासम्बन्धकाले स्थितिरनवगता देवमर्त्यादिमूर्त्ति
जीवात्मानुप्रवेशाच्चगित विभुरिप याकरोन्नामरूपे
दत्यनेन देवादिश्रब्दानां श्ररीरपर्यान्तलं प्रतिपाद्य संस्थानेक्याद्यभाव दत्यादिना श्ररीरलचणं दर्शियला श्रब्दैस्तलखक्पप्रतिक्रतिभिरित्यादिना विश्वेश्वरादपृथक् सिद्धलमुपपाद्य
निष्कर्षाकृतेत्यादिना पद्येन सर्वेषां श्रब्दानां परमात्मपर्यन्तलं
प्रतिपादितं तत् सर्वे तत एवावधार्यम्। श्रयमेवार्थः समर्थिते।
वेदार्थसंग्रहे नामक्पश्रुतियाकरणसमये रामानुजेन।

किञ्च सर्व्यप्रमाणस्य सिवशेषविषयतया निर्विशेषवस्तुनि न किमपि प्रमाणं समस्ति निर्विकस्पकप्रत्यचेऽपि स्विशेषमेव वस्तु प्रतीयते। त्रन्यथा स्विकस्पके सेऽयमिति पूर्वप्रतिपन्नप्रकार- विभिष्टप्रतीत्यनुपपत्तेः। किञ्च तत्त्वमस्यादिवाक्यं न प्रपञ्चस्य बाधकं आन्तिमू खकलात् आन्तिप्रयुक्तर क्यु वर्षवाकावत् नापि ब्रह्मात्मेका ज्ञानं निवर्त्तकं तत्र प्रमाणाभावस्य प्रागेवीपपाद-नात्। न च प्रपञ्चस्य मह्यत्रप्रतिष्ठापनपचे एकविज्ञानेन सर्ब-विज्ञानप्रतिज्ञायाकोषः प्रकृतिपुर्वमद्द्रद्वारतमाच्यते-क्रियचतुर्देशभुवनात्मकत्रज्ञाण्ड तदन्तर्वित्तर्वेश्चनुष्यसा-वरादिसर्व्वप्रकारसंखानमंखितं कार्यमिप सर्वे ब्रह्मीवेति कार-षभूतब्रह्मात्मज्ञानादेव सर्व्यविज्ञानं भवतीस्रोकविज्ञानेन सर्व-विज्ञानस्थापपन्नतर्लात्। ऋपिच ब्रह्मस्यतिरिक्तस्य सर्वस्य मि-थाते मर्वधायत्वादेवैकविज्ञानेन मर्वविज्ञानं वाध्येत नाम-रूपविभागानईस्रकादशावत् प्रकृतिपुरुषश्ररीरं अञ्चाकारवावस्थं जगतस्वदापत्तिरेव प्रसयः नामरूपविभागविभक्तस्वृत्तवि-दसुन्नरीरं ब्रह्मकार्यावस्यं ब्रह्मणस्याविधस्यूसभावस्य सृष्टि-रित्यभिधीयते। एवच्च कार्यकारणयारनन्यतमणारभणाधि-करणे प्रतिपादितमुपपन्नतरं भवति निर्गुणवादास प्राज्ञतन्ते-यगुणनिषेधविषयतया व्यवस्थिताः नानात्ननिषेधवादाञ्च एक-ध्वेव ब्रह्मणः प्ररीरतया प्रकारभ्रतं सर्वे चेतनाचेतनात्मकं विस्तित सर्वेखातातया सर्वेप्रकारं ब्रह्मीवाविस्तिति सर्वा-त्मक ब्रह्म प्रथम् सत्वस्त सद्भावनिषेषपरता स्युपममेन प्रतिपा-दिताः। किमच तत्त्वं भेदः श्रभेदः उभयात्मकं वा सर्वे तत्त्वं तच सर्वत्र रीरतया सर्वप्रकारं ब्रह्मीवावस्थितमित्यभेदोऽभ्यपे-यते एकमेव बंद्य नानाभ्रतिचिद्वित्यकारमानालेनावस्थित-

मिति भेदाभेदी चिदचिदीयराणां खरुपखभाववैखचण्याद-संकराच भेदः। तत्र चिद्रूपाणां जीवात्मनामसंकुचितापरि-**च्छिन्ननिर्मालज्ञानरूपाणामनादिकर्मारूपाविद्यावेष्टितानां तत्तत्** कर्मानुक्पज्ञानसङ्कोचिवकांश्री भाग्यस्ता चित् भाका संसर्गः तदनुगुषसुखदुः खापभागदयवत् कता भगवत्प्रतिपत्तिः भग-वत्पदप्राप्तिरित्यादयः स्त्रभावाः । त्रचिद्वस्त्रनान्तु भाग्यस्रता-नामचेतनलमपुरवार्थलं विकारास्यदलमित्यादयः परस्थेश्वरस्थ भाक्रुभाग्यवादभवार नार्यामिक्षपेणावस्थानमपरि च्छेषज्ञानै य-र्यवीर्यमितेत्र:प्रस्त्यनविखितिकातिमयामंखीयकस्माणगुणग-णता खरंकच्यप्रवृत्तखेतरसमस्विद्विद्वसुजातता खाभिमत-खानु इपेक इपदि यहपनिरतिशयविविधानना सुषणते त्याद्यः। वेङ्कटनाथेन लित्यं निराटिङ्क पदार्थविभागः द्रवाद्रव्यप्रभेदाचितमुभयविधं तदिधं तत्तमाजः द्रयं देधा विभन्नं जडमजडिमिति प्राच्यमयन्तकासी। श्रमधं प्रत्यक् पराक् च प्रथममुभयया तच जीवेशभेदात् नित्या भूतिर्मतिसेत्यपरिमच जडामादिमां केचिदाइः॥ तच द्रयं नाना दशावत् प्रक्ततिरिच गुणैः सत्त्वपूर्वेहपेता का खोऽब्दाद्याक्ततिः खादणुरवगतिमान् जीव ईशोऽन्य त्रात्मा। संप्राक्ता नित्यभूतिस्तिगुणसमधिका सत्त्वयुक्ता तथैव चातुर्चेयावभाषा मतिरिति कथितं मंगुदाह्र यससा।

द्रत्यादिना ।

तत्र चिच्छन्दवाच्या जीवात्मानः परमात्मनः सकाणाद् भिन्नाः नित्याच तथाच श्रुतिः दा सुपर्णा सथुजा सखायेत्या-दिका। त्रत एवाकां नानात्माना व्यवस्थात दति। तिन्नत्य-लमपि श्रुतिप्रसिद्धम्

न जायते सियते वा विपिश्वसायं भूता भविता वा न भूयः।
श्रेजी नित्यः शाश्वतीऽयं पुराणा न इन्यते इन्यमाने श्रेपरे इति॥
श्रिपरथा क्रतप्राणाशाक्रताभ्यागमप्रसङ्गः। श्रतण्वीकां वीतरागजक्यादर्शनादिति। तदणुलमपि श्रुतिप्रसिद्धम्

बालागुश्रतभागस्य श्रतधा कल्पितस्य च।
भागा जीवः स विद्योदः स चानन्याय कल्पत इति ॥
श्रारागुमानः पुरुषे।ऽणुरात्मा चेतसा वेदितव्य इति च।
श्रिचक्कस्द्वाच्यं हृस्यं जडं जगत् निविधं भे।ग्यभागोपकरण भागायतनभेदात्। तस्य जगतः कर्न्तापादानं चेश्वरपदार्थः
पुरुषोत्तमो वासुदेवादिपदवेदनीयः। तद्युक्तम्

वासुदेवः परं ब्रह्म कल्याणगुणसंयुतः ।

भवनानामुपादानं कर्त्ता जीवनियामक इति ॥

स एव वासुदेवः परमकारुणिको भक्तवस्रानः परमपुरुषस्रादुपासकानुगुणतत्त्रत्पस्रप्रदानाय खलीलावश्रादर्षाविभवळू इसक्तान्तर्यामिभेदेन पञ्चधावतिष्ठते । तनार्षा नाम प्रतिमादयः। रामाद्यवतारो विभवः। ळू इञ्चतुर्व्विधः वासुदेव मंकर्षण
प्रद्युवानिरुद्धमंत्रकः। सन्धं मंपूर्णं षड्गुणं वासुदेवाखं परं ब्रह्म।
गुणा श्रपद्यतपाभवादयः मे। उपद्यतपाभा विरजी विस्तस्रुविश्रो-

को विजिघत्सः सत्यकामः सत्यसंकस्य इति श्रुतेः। श्रामार्थामी सकलजीवनियामकः य श्रात्मनि तिष्ठश्रात्मानमन्तरे।यमयती-ति श्रुतेः। तत्र पूर्व्वपूर्व्वमूर्त्त्वंपामनया पुरुषार्थपरिपन्थिदुरित-निचयचये सत्युत्तरोत्तरमूर्त्युपास्त्यधिकारः। तदुक्तम्

वासुदेवः खभकेषु वात्तस्वात् तत्तदी हितम्।
श्रिकार्यानुगुष्येन प्रयच्छति फलं बज्ज ॥
तदर्थं लोखया खीयाः पञ्च मूर्त्तीः करोति वै।
प्रतिमादिकमर्षा खादवतारास्तु वैभवाः।
संकर्षणो वासुदेवः प्रयुक्तश्वानिरुद्धकः।
व्यूरश्चतुर्विधा ज्ञेषः स्रद्धां संपूर्णपङ्गुणम्।
तदेव वासुदेवाखां परं ब्रह्मा निगद्यते।
श्वन्तर्थामी जीवसंख्या जीवप्रेरक ईरितः।
य श्रात्मनीतिवेदान्तवाक्यजालैर्निरूपितः॥
श्वर्तीपासनया चित्रे कल्मषेऽधिक्रता भवेत्।
विभवापासने पश्चाद्यूरोपास्ता ततः परम्।
स्रद्धी तदनु श्रतः स्थादन्तर्थामिणमीचित्रमिति॥

तद्पायन च पञ्चविधम् श्रभिगमन मुपादान मिच्या खाध्याया योग दित श्रीपञ्चराचे अभिहितम्। तदाभिगमनं नाम देवतास्तानमार्गस्य संमार्जनो पस्तेपनादि। उपादानं गन्धपृष्पादिपूजासाधनसम्पादनम्। दच्या नाम देवतापूजनम्। खाध्याया
नाम श्र्यानुसन्धानपूर्वको मन्त्रज्यो वैष्णवस्र तस्ते चिपाटा नासस्तीर्त्तनं तत्त्वप्रतिपादक शास्त्राभ्यासञ्च। योगा नाम देवता-

नुषत्थानम्। एवमुपायनाकर्मायमुचितेन विज्ञानेन द्रष्टृदर्भने नष्टे भगवद्गमस्य तिम्नष्टस्य भम्भवत्ससः परमकारुणिकः पुरुष्टे से सम्मास्य स्वयाचात्थानुभवानुगुणिनरविधकानन्तरूपं पुनराष्ट- चित्रस्तं स्वपदं प्रयच्छति। तथाच स्वतः

मामुपेत्य पुनर्जना दुःखालयमशाश्वतम् । नाप्नुवन्ति महात्मानः संसिद्धिं परमां गता हति॥ खभक्तं वासुदेवे।ऽपि संप्राप्यानन्दमत्त्यम्। पुनरावृत्तिरहितं खीयं धाम प्रयक्कति॥

तरेतत् मळें इदि निधाय महोपनिषमातावसमनेन भगवहे धियनाचार्यक्रतां ब्रह्मस्वरिक्तं विस्तीर्णमालच्य रामानुजः

ग्रारीरिकमीमां साभाय्यमकार्षीत्। तचायाता ब्रह्मजिज्ञासेति

प्रथमस्वर्यायमर्थः श्रव श्रयग्रब्दः पूर्व्यप्रदक्तकर्माधिगमनान
क्वार्यार्थः तद्रुतं रिक्तकरेण रक्तात् कर्माधिगमादनन्तरं

ब्रह्म विविदिषतीति श्रतःश्रब्दो हेलर्थः श्रधीतसाङ्गवेदस्याधि
गततदर्थस्य विनश्ररफलात् कर्मणा विरक्तलाद्धेताः स्विरमी
चाभिलाषुकस्य तद्रुपायभूतब्रह्मजिज्ञासा भवति ब्रह्मश्रब्देन

स्वभावता निरस्त्रमस्तदे । एवस्य कर्माज्ञानस्य तद्रुष्टानस्य च

वैराग्यात्याद्रवदारा चिक्तकस्त्रपाणनयनदारा च ब्रह्मज्ञानं

प्रति साधनलेन तथाः कार्यकारणलेन पूर्वीक्तरमीमांसयोरे
क्रशस्त्रवम्। श्रतएव रिक्तकारा एकमेवेदं श्रास्तं जैमिनीयेन

थे। द्रशस्त्रचणेनेत्याद्यः। कर्मफलस्य चियलं ब्रह्मज्ञानफलस्य

चाचितं परी छ खेकान् कर्मं चितान् ब्राह्मणे निर्वेदमाया-ब्राम्बक्तः कतेने त्यादि श्रुति भिरनुमानार्था पच्युपरं दिताभिः प्रत्यपादि । एकैकिनिन्द्या कर्मं विशिष्ट जावस्य मे । चयाध-नसं दर्भयति श्रुतिः सन्धं तमः प्रविश्व कि विद्यामुपासने तते। भूष दव ते तमे। य छ विद्यायां रताः विद्याद्याविद्याद्य यस्त दे-दे। भयं सद प्रविद्यया स्त्युं तीर्का विद्यास्तमञ्जूते द्रत्यादि । तदुकं पाञ्चरावर्षस्थे

> म एव कर्णाविन्धुर्भगवाम् भक्तवत्पतः। उपायकानुरोधेन अजते मूर्त्तिपञ्चकम्॥ तदर्चाविभवष्यू इस्रचामार्था मित्रं ज्ञकृम्। यदाश्रित्वेव चिद्धर्गसम्बद्धीयं प्रपद्यते॥ मूर्ळ्यूर्व्वेदितापाष्टिविश्वेषचीषकस्मवः। उत्तरीत्तरमूर्तीनामुपास्यधिक्रती भवेत्॥ एवं खड्रहः श्रीतसार्क्तधर्मान्मारतः। उक्तेःपासनया पुंसां बास्डदेवः प्रशीदति॥ प्रमन्नात्वा इरिभेन्ना निद्धायनरूपया। श्रविद्यां कर्मांग्रंघातरूपां सद्यो निवर्त्तवेत्॥ ततः खाभाविकाः पुंषां ते संसारतिरोच्चिताः। त्राविभविक कच्छाणाः सर्वज्ञतादयो नुणाः॥ · एवं गुषाः समानाः स्थुर्नुकानामीयरस्य च। सर्मकर्द्ध समेवैकं तेभ्या देवे विश्वियते ॥ मुकासु ग्रेविणि ब्रह्मप्यमेवे भेवरूपिणः।

सर्वानश्रुवते कामान् सङ्तेन विपश्चितेति॥ तसानापचयातुरैरस्तलाय पुरुषान्तमादिपदवेदनीयं त्रद्धा जिज्ञासितव्यमित्युक्तं भवति । प्रक्रतिप्रत्ययौ प्रत्यवार्थे प्रा-धान्येन सइ ब्रूत इतः स नाऽन्यचेतिवचनबलादि च्छाया इय-माणप्रधानतादिखमाणं ज्ञानमिष्ठ विधेयं तत्र थाने।पासना-दिज्ञब्दवाच्यं वेदमं न तु वाकाजन्यमापातज्ञानं पदसन्दर्भ-त्राविषो सुत्पन्नस्य विधानमन्तरेषापि प्राप्तलात् त्रात्मा वा त्रुरे द्रष्ट्यः श्रोतयो मन्तयो निहिधासितयः त्रात्रोत्येवोपा-सीत विज्ञाय प्रज्ञां कुर्व्यीत त्रमुविद्यं विजामातीत्यादि श्रुतिभ्यः। म्रच म्रोतय दत्यनुवादः मध्ययनविधिना साङ्गस साध्यायस्य ग्रहणे श्रधीतवेदस्य पुरुषस्य प्रयोजनवद्रश्रदर्शनात्त्रस्थियाय खर्मत एव अवणे प्रवर्त्तमानतया तस्य प्राप्तलात्। मन्तय इति चानुवादः अवषप्रतिष्ठार्थलेन मननसापि प्राप्तलादपाप्ते शास्त्रमर्थवदिति न्यायात्। थानञ्च तेस्रधारावदविक्स्त्रस्मृति-सन्तानक्षं भुवा स्मृतिः स्मृतिप्रतिस्मो सर्व्ययन्थीनां विप्रमीच इति भुवायाः स्मृतेरेव मोचीपायत्रत्रवकात्। सा च स्मृतिर्दर्श-नसमानाकारा

भिषते षदयगन्यिष्टियनो सर्वयंश्रयाः। चीयनो चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे॥ इत्यनेनैकलात्। तथाच श्रात्मा वा श्ररे द्रष्टय इत्यनेनास्मा दर्शनरूपता विधीयते। भवति च भावनाप्रकर्षात् स्मृतेर्दर्श-नरूपलम्। वाक्यकारेणैतत् सर्वे प्रपश्चितं वेदनमुपासनं स्मादि- त्यादिना। तदेव धानं विभिनष्टि श्रुतिः नायमात्मा प्रवचनेन सभो न मेधया न बज्जना श्रुतेन यमेवैष दृणुते तेन सभ्यसस्यैष श्रात्मा विदृणुते तनूं स्वामिति। प्रियतम एव हि वरणीयो भवति यथायं प्रियतममात्मानं प्राप्नोति तथा स्वयमेव भग-वान् प्रियतम इति भगवतैवाभिहितम्

> तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम्। ददामि बुद्धियोगं तं येन मामुपयान्ति ते इति॥ पुरुषः स परः पार्थं भक्त्या खभ्यस्वनन्ययेति च।

भिक्तसु निरितिश्यानन्दप्रियानन्यप्रयोजनसकस्तेतर्वेद्यख्य-वज्ज्ञानविश्रेष एव तत्सिद्धिय विवेकादिभ्या भवतीति वाक्यका-रेणोकं तस्त्रीर्विवेकविमाकाभ्यासिक्रयाकस्याणानवसादानुद्ध-र्षेभ्यः सम्भवान्त्रिवंचनास्ति । तच विवेका नामादृष्टादस्नात् सन्तर्रद्धः श्रव निर्वचनम् श्राष्टारश्रद्धेः सन्तश्रद्धः सन्तश्रद्धाः भुवा स्मृतिरिति । विमोकः कामानभिष्यकः श्रान्त उपासीतेति निर्वचनम् । पुनःपुनः संशीसनमभ्यासः निर्वचनञ्च स्मार्त्तमुदा-ष्टतं भाष्यकारेष सदा तद्भावभावित इति । श्रीतस्मार्त्तकर्मा-नृष्टानं श्रक्तिः क्रिया क्रियावानेष श्रद्धाविदां वरिष्ट इति निर्व-चनम् । स्यार्जवद्यादानादीनि कस्त्राणानि स्रयोग सभ्यत द्यादिनिर्वचनम् दैन्यविपर्ययोग्जनसम्दः नायमात्मा बस्त-ष्टीनेन सभ्यत इति निर्वचनम् । तदिपर्ययजा तुष्टिरनुद्धर्षः श्रान्तो दान्त इति निर्वचनम् । तदेवमेवंविधनियमविशेषम-मासादितपुरुषोत्त्तमप्रसादविध्यस्ततमः स्नान्तस्य श्रनन्यप्रयोज- नानवरतित्रचित्रचित्रचित्रचित्रस्ति । तद्कां चामुनेन प्रस्थानक्ष्ये स्था दित विद्वम्। तद्कां चामुनेन उभवपरिकर्षितस्त्रामस्यैकान्तिकात्यमिकभिक्षये। चामुनेन ज्ञानकर्यथानस्यामस्यैकान्तिकात्यमिकभिक्षये। इति ज्ञानकर्यथानस्य

किं पुनर्शन्न जिज्ञासितसमित्यपेचायां सचयमुकं जनासस यत इति। जन्मादीति स्विधिसित्रस्यं तद्गुणसंविज्ञाना यद्ध-त्रीदिः अस्वाचिन्यविविधरचनार्यस्य नियतदेशकासभाग-त्रज्ञादिसम्पर्धन्तचेचज्ञमित्रस्य जगतः यता यसात् सर्वेश-रात् निस्त्रिसेयप्रत्यनीकस्यस्पात् सत्यसंकर्षासन्विधेकाति-प्रसासंस्थेयकस्यासगुणात् सर्वज्ञात् सर्वज्ञकोः पुंसः स्विस्थिति-प्रस्रयाः प्रवर्णना इति स्वार्थः।

द्रसभूते बद्धाणि किं प्रमाणिमिति जिज्ञासायां प्रास्त्रमेव प्रमाणिमस्त्रमं प्रास्त्रयोगिलादिति प्रास्तं योगिः कारणं प्रमाणं यस तच्छास्त्रयोगि तद्य भावस्त्रमं तसादुद्धाज्ञानकारणाता-ज्ञानकारणलात् प्रास्त्रस्य तद्योगिलं बद्धाण दस्यर्थः। न च बद्धाणः प्रमाणान्तरगम्यलं प्रस्तितं प्रकासतीन्त्रयलेन प्रस्त्रस्य तत्र प्रदत्त्यनुपपत्तेः नापि मद्दार्णवादिकं सकर्दकं कार्यलात् घटवत् दस्यनुमानस्य पूतिकुषाण्डायमानलात् तक्षचणं बद्धा यते। वा दमानि स्रतानीस्यादिवाकं प्रतिपाद्यतीति खितम्।

यद्यपि ब्रह्म प्रमाणान्तरगोचरतां नावतरित तथापि प्रवृत्तिगिवृत्तिपरलाभावे सिद्धक्षं ब्रह्म न बाक्तं प्रतिपाद-यितं प्रभवतीति एतन्पर्थनुवेशगपरिद्वारायोक्तं तन्तु समन्य- यादिति। तुम्रव्यः प्रथमामद्वाचावृत्त्यर्थः तच्कास्त्रप्रमाणकालं म्ह्याणः सम्भवत्येव सुतः समन्वयात् परमपुरुषार्थभूतस्यैव मह्या-षोऽभिधेयतयान्वयादित्यर्थः। न च प्रवृक्तिनिवृत्त्योरत्यतर्वि-रहिणः प्रयोजनम्हृन्यलं सारूपपरेव्यपि पुत्रस्ते जातः नायं सर्प दत्यादिषु हर्षभयनिवृक्तिक्पप्रयोजनवन्तं दृष्टमेवेति न कि-च्यादिषु हर्षभयनिवृक्तिक्पप्रयोजनवन्तं दृष्टमेवेति न कि-

तदेतद्रामानुजमतं जीवाणुलदासलवेदापै। रुषेयलसिद्धार्थबेश्यकतस्मतः प्रमाणलप्रमाणि चलपा स्वराचे। पजीयलप्रपञ्चभेदसत्यलादिसास्थेऽपि परस्परविषद्धभेदादिपचचयकचीकारेण चपणकपचि चिप्तमित्युपेचमाणः स चात्मा तत्त्वमधीत्यादे वेदाचवाक्यजातस्म भञ्चान्तरेणार्थाम्मरपरत्म पुपपाद्य ब्रह्ममीमां सा-विवर्णयाजेनानस्तीर्थः प्रस्थानान्तरमास्थित। तस्मते दि दिविधं तस्मं स्नतन्त्रास्वतन्त्रभेदात्। तद्कः तलविवेके

स्वतन्त्रस्य दिविधं तत्त्विस्यते।
स्वतन्त्रे भगवान् विष्णुर्निर्देषि। श्रोषयदुः इति॥
ननु सजातीयविजातीयस्वगतनानालगून्यं ब्रह्मतत्त्विमितप्रतिपादकेषु वेदान्तेषु जागक्केषु कथमग्रेषयद्गुणलं तस्त्र कथ्यत इति चेन्नैवं भेदप्रमापकवद्भप्रमाणविरोधेन तेषां तत्र प्रामा-ष्यानुपपत्तेः तथाहि प्रत्यचं तावदिद्मस्याद्गिन्नमिति नील- पीतादेभेंदमध्यचयति। श्रय मन्येयाः किं प्रत्यचं भेदमेवाव-गाइते किंवा धर्मिप्रतियागिघटितम्। न प्रथमः धर्मिप्रति-योगिप्रतिपत्तिमन्तरेण तत्सापेचस्य भेदस्यात्रकाध्यवसाय-लात्। दितीयोऽपि धर्मिप्रतियोगिग्रहणपुरः सरं भेद्ग्रहण्म-चवा युगपत् तत्सर्व्यगुष्टणम्। न पूर्वः बुद्धेर्विरम्य खापाराभा-वात् ऋन्यान्याश्रयप्रसङ्गाच। नापि चरमः कार्य्यकारणबुद्धी-र्थै। गण्याभावात् धर्मिप्रतीतिर्दि भेदप्रत्ययस्य कारणं सम्निष्टि-तेऽपि धर्मिणि खवहितप्रतियोगिज्ञानमन्तरेण भेदसाज्ञातले-नाम्वययतिरेकाभां कार्यकार्णभावावगमात्। तसाम् भेदप्र-त्यचं सुप्रसरमिति चेत् किं वसुखरूपभेदवादिनं प्रति इमानि दूषणान्युद्घुस्यने किं धर्मिभेदवादिनं प्रति। प्रथमे चाराप-राधानाण्डविनृष्टन्यायापातः भवद्भिधीयमानदूषणानां त-द्विषयलात्। ननु वसुसारूपसीव भेदले प्रतियोगियापेचलं न घटते घटवत् प्रतियोगिसापेच एव सर्व्यंच भेदः प्रथत इति चेन्न प्रयमं धर्वताविसचणतया वसुखरूपे ज्ञायमाने प्रतियाग्यपे-चया विशिष्टव्यवहारोपपत्तेः तथाहि परिमाणघटितं वस्त-खरूपं प्रथममवगम्यते पञ्चात् प्रतियोगिवित्रेषापेचया इसं दी-र्घमिति तदेव विश्विय यवदारभाजनं भवति। तद्कां विष्णु-तत्त्वनिर्णये न च विशेषणविशेयतया भेदिसिद्धिः विशेषणविशे-व्यभावस भेदापेचः धर्माप्रतियाग्यपेचया भेदिमिद्धिः भेदापे-षञ्च धर्मिप्रतियोगिलमित्यन्यान्यात्रयतया भेदस्यायुक्तिः पदार्थ खरूपलाद्भेदखेखादिना। त्रत एव गवार्थिना गवयदर्शनान्न

प्रवर्त्तन्ते गांग्रब्दश्च न सार्राना। न च नीरचीरादै। खरूपे यः स्नाणे भेदप्रतिभाषाऽपि खादिति भणनीयं समानाभिष्ठा-रादिप्रतिबन्धकबलाद्भेदभानव्यवष्ठाराभावापपत्तेः। तदुक्तम्

त्रतिदूरात् मामीषादिन्द्रियघातात्राने। उनवस्थानात्। मास्याद्यवधानादभिभवात् समानाभिहाराचेति॥ श्रतिदूराद् गिरिशिखरवर्त्तिर्वादी श्रतिमामीया ख्लाचना-ञ्जनादै। इन्द्रियघातादिद्युदादै। मने। ८ नवस्थानात् कामाद्युप-भुतमनस्तस्य स्तीताचीकवर्त्तान घटादी मैास्त्यात् परमा-खादी व्यवधानात् कुद्याद्यन्तर्हिते त्रिभभवात् दिवा प्रदीप-प्रभादी समानाभिहारात् नीरचीरादी यथावद्यहणं नास्ती-त्यर्थः। भवतु वा धर्मभेदवादस्त्रथापि न कश्चिद्दोषः धर्मिप्र-तियोगियइणे सति धर्मभेदभानसभावात्। न च धर्मभेदवादे तस तस भेदस भेदानारभेद्यलेनानवस्था दुरवस्था स्थादित्या-खेयं भेदाकारप्रसकी मूजाभावात् भेदभेदिना भिन्नाविति व्यवहारादर्शनात्। न चैकभेदबलेनान्यभेदानुमानं दृष्टान्त-भेदाविघातेनेत्याने दोषाभावात्। सेऽयं पिष्याकयाचनार्थं गतस्य खारिकाते खदाललाभ्युपगम इतः। दृष्टान्तभेदविमई लनुत्यानमेव। निह वरविघाताय कन्योदाष्टः। तसानामूलच-याभावादनवस्था न देशियाय। अनुमानेनापि भेदेशिवसीयरे परमेश्वरो जीवाङ्गिन्नः तं प्रति सेव्यलात् यो यं प्रति सेव्यः स तसाद्भिनः यथा सत्याद्राजा निह सुसं मे सात् दुःसं मे न मनागिप इति पुरुषार्थमर्थयमानाः पुरुषाः स्वपतिपदं काम-

यमानाः सत्कारभाजा भवेयुः प्रत्युत सर्म्भानर्थभाजनं भवित । यः खस्यात्मनो हीनलं परस्य गुणेत्कर्षस्य कथयति स स्वत्यः प्रीतः स्वावकस्य तस्याभीष्टं प्रयस्कृति। तदाह

षातयिन हि राजाना राजाहिनिति वादिनः।
ददत्यखिखनिष्टस खनुषात्कर्षवादिनामिति॥
एवस परमेश्वराभेदळण्या विष्णाेगुषात्कर्पस सगळिषासमलाभिधानं विपुषकदलीफलिखया जिज्ञाच्छेदनमनुहरति
एतादृश्रविष्णुविदेषणादन्धतमसप्रवेशप्रसङ्गात्। तदेतत् प्रतिपादितं मध्यमन्दिरेख महाभारततात्पर्यांनिर्षये

श्वनादिदेविणा देखा विष्णेदेंचे। विवर्द्धितः। तमस्यन्थे पातयति देखानन्थे विनिश्चयादिति॥

सा च सेवा त्राङ्कननामकर्षभाजनभेदात्त्रिविधा। तत्राङ्कनं नारायणायुधादीनां तद्रूपस्त्रर्षार्थमपेचितार्थसिद्धार्थस्र। तथा च प्राकस्थमंदितापरिज्ञिष्टम्

चकं विभक्ति पृद्वे।ऽभिततं वसं देवामामस्तस्य विक्योः।

स चाति नाकं दुरितावध्य विक्रित यस्तयो वीतरावाः।
देवासे येन विधतेन वास्त्रना सुद्र्यनेन प्रधातासमायन्।
येनाद्विता मनवे। स्रोकस्ष्टिं वितन्त्रन्ति ब्राह्मणासदस्ति।
तदिष्योः परमं पदं येन गष्क्रिन स्राञ्क्रकाः।
स्रद्रमस्य चिक्रैरद्विता स्रोके स्रभग भवाम दति।
प्रतप्तनुर्नतदामे। प्रमुते त्रितास ददस्त्रस्तत् सभामतेति
तैत्तिरीयकोपनिषम् । स्थानविश्वस्याग्रेयपुराणे दर्शितः

दिषिणे तु करे विष्रे बिस्यादं सुदर्भनम्। सय्येन ब्रङ्कां बिस्यादिति ब्रह्मविदे। विदुरिति॥ स्रन्यत्र चक्रधारणे मन्त्रविशेषस्य दर्भितः

सुदर्शन महाज्वाल केाटिस्टर्थनमप्रभ।
प्रजानात्मस्य मे नित्यं विष्णोर्माणं प्रदर्शय।।
लं पुरा सागरे। त्यक्ते। विष्णुना विष्ठतः करे।
निमतः सर्वदेवैद्य पाञ्चजन्य नमोऽस्त ते दित॥
नामकरणं पुनादीनां केणवादिनाचा व्यवहारः सर्वदा तन्नामानुस्मरणार्थम्। भजनं दण्चविधं वाचा सत्यं हितं प्रियं खाधायः कायेन दानं परिचाणं परिरचणं मनसा द्या स्पृहा
प्रद्वा चेति। श्रवैकैकं निषाद्य नारायणे समर्पणं भजनम्।
तदुक्तम्

श्रद्धनं नामकरणं भजनं दश्या च तदिति।
एवं श्रेयलादिनापि भेदोऽनुमातवाः तथा श्रुत्धापि भेदो
ऽवगन्तवाः पत्धमेतमनुविश्वे मदन्तिरातिं देवस्य ग्रणतोमघोनः
पत्थामो श्रस्य मिहमाग्रणे श्रवेश्यश्चेषु विप्रराच्ये पत्य श्रातमा
पत्था जीवः पत्थं भिदा पत्थं भिदा मिथ वारुष्ये मिथ वादुष्ये। मिथ वारुष्य दित मोचानन्दभेदप्रतिपादकश्रुतिभ्यः।

द्दं ज्ञानमुपात्रित्य मम सामर्थ्यमागताः।
सर्गेऽपि नोपजायन्ते प्रखये न व्यथन्ति सः।
जगद्वापारवर्जे प्रभुकरणासमिसितलाचेत्यादिभ्यसः। न स नह्य वेद ब्रह्मीय भवतीति श्रुतिबखाच्जीवस्य पारमैस्ययं ग्रक्मास्सं सम्पूज्य बाह्यणं भक्त्या प्रहेरोऽपि बाह्यणे। भवेदिति वत् छंहिता भवतीत्यर्थपरतात्। नन्

प्रपञ्चा यदि वर्त्तेत निवर्त्तेत न संग्रयः।

सायामानमिदं हैतसदैतं परमार्थतः॥

इति वचनात् दैतस्य कल्पितलमवगस्यत इति चेत् सत्यं भावमनभिमन्थायाभिधानात् तथा हि यद्ययमुत्पद्येत तर्हि निवर्त्तेत न
संग्रयः। तस्मादनादिरेवायं प्रकृष्टः पञ्चविधा भेदप्रपञ्चः। न
चायमविद्यमानः सायामान्वासायेति भगवदिक्को च्यते।

महामायेत्यविद्येति नियतिर्मीहिनीति च।
प्रकृतिर्वागनेत्येव तवेष्क्रानन्त कथ्यते॥
प्रकृतिः प्रकृष्टकरणाद्वागना वाग्ययेद्यतः।
प्रदृष्टुके हरिस्तस्य मायाऽविद्येति गंजिता॥
मायेत्युका प्रकृष्टलात् प्रकृष्टे हि मयाभिधा।
विष्णोः प्रजृतिरेवेका ग्रब्देरेतेर्दीर्थाते॥
प्रजृतिरूपे हि हरिः सा च स्नानन्दस्वणा॥

द्रत्यादिवचननिचयप्रामाण्यवसात् सैव प्रज्ञा मानचाणकर्ती च यस्य तन्मायामाचं ततस्य परमेश्वरेण ज्ञातलाद्रचितलाच न दैतं भ्रान्तिकस्पितं न दीश्वरे सर्वस्य भ्रान्तिः सम्भवति विशे-षादर्शननिवन्धनलाद्भ्रान्तेः तर्दि तद्वापदेशः कथमित्यचे। त्तरं श्रदेतं परमार्थत दति परमार्थत दति परमार्थापेचया तेन सर्वसादुत्रमस्य विष्णुतस्तस्य समाभ्यधिकश्रद्भन्यलमुकं भवति। तथाच परमा श्रुतिः जीवेश्वरिभदा चैव जडेश्वरिभदा तथा।
जीवभेदो मिथस्थैव जडजीविभदा तथा॥
मिथस्य जडभेदो यः प्रपश्चा भेदपश्चकः।
से।ऽयं सत्योऽप्यनादिस्य सादिस्थेन्नाशमानुयात्॥
न च नाशं प्रयात्येष न चासी श्वान्तिक क्यितः।
कित्यतस्थिन्नवर्त्ति न चासी विनिवर्त्तते॥
देतं न विद्यत द्रित तस्मादश्चानिनां मतम्।
मतं हि ज्ञानिनामेतिकातं चातं हि विष्णुना॥
तस्मान्याचिमिति ग्रीकं परमी हिरदेव वित्यादि॥
तस्मादिष्णोः सर्वीत्कर्ष एव तात्पर्थं सर्वीगमानाम्। एतदेवाभिसन्थायाभिहतं भगवता

दाविमी पुरुषी लोके चरसाचर एव च।
चरः सर्व्याण भूतानि कूटखोऽचर उच्यते॥
जन्मः पुरुषस्वन्यः परमात्मेत्युदादृतः।
ये। लोकचयमाविष्य विभन्त्यं व्यय देश्वरः॥
यसात् चरमतीतोऽहमचरादिप चे। न्तमः।
श्रते।ऽस्मि लोके वेदे च प्रियतः पुरुषोत्तमः॥
ये। मामेवमसमूढे। जानाति पुरुषोत्तमः॥
ये। मामेवमसमूढे। जानाति पुरुषोत्तमम्।
स सर्व्यविद्वजति मां सर्व्यभावेन भारत॥
दिति गुद्धातमं भाष्त्रमिदमुकं मयानघ।
एतदुद्धा बुद्धिमान् स्थात् क्षतकत्यस्य भारतेति॥
महावराहेऽपि।

मुख्य वर्षवेदानां तात्वयं त्रीपते। परे।
 उत्कर्षे तु तदन्यच तात्वयं खादवाक्तरमिति।

युक्तय विष्याः वर्षेत्वर्षे महातात्वर्यम्। मोचो हि वर्षपुरवार्थोक्तमः धर्मार्थकामास्त्रनित्याः मोच एव नित्यः तस्मान्नित्यं

तद्यीय यतेत मितमान्नर रित भाववेयत्रुतेः। मोचय विष्युप्रमादमक्तरेष न खभ्यते। यस्म प्रमादात् परमा यत् खरूपात्

तस्मात् संवारान्युच्यते नावरेग्ररानाराध्यकोऽसी परमा वि
चिक्यो मुम्चुभिः कर्मपाद्यादमुग्नादिति नारायण्युतेः।

तिसन् प्रयन्ने किमि हास्यसभ्यं सर्व्यार्थकामेरसमस्यकासे। समात्रिताद्वस्त्रतरोरननात् निःसंत्रयं मुक्तिफसं प्रयात

इति विणुपुराषोक्तेसः। प्रसादसः गुणोत्कर्षज्ञानादेव नाभेद-ज्ञानादित्युक्तम्। न च तत्त्वमस्यादितादात्वययाकोपः श्रुति तात्पर्यापरिज्ञानविज्ञस्यात्।

त्राच नित्यपरे। चनु तच्छन्दे। द्वाविशेषितः ।
संब्रम्स्यापरे। चार्थं तथारेकां कथं भवेत्।।
त्रादित्यायूप दतिवत् सादृश्यार्थात् सा श्रुतिरिति।
तथाच परमा श्रुतिः

जीवस्य परमैकाश्च बुद्धिसारूणमेव वा। एकस्थाननिवेशे वा स्वक्तिस्थानमपेक्य वा॥ न स्वरूपैकता तस्य मुक्तस्थापि विरूपतः। खातच्यपूर्णतेऽन्यलपारतच्ये विरूपतेति॥
श्रथवा तत्त्वमसीत्यच स एवात्मा खातच्यादिगुणोपेतलात् श्रत-त्वमसि लंतन्न भवसि तद्रस्तिलादित्येकलमतिश्रयेन निराक्त-तम्। तदास

श्रतत्ति वा च्हेद सेने क्यं सुनिराक्ति मिति।
तस्मात् दृष्टा न्याने विदेशिय यथा श्रक्तिः सूत्रेण बद्ध द्रत्यादिना भेद एव दृष्टा नाभिधानाय श्रयमभेदे। पदेश द्रति
तत्त्वादर इस्यम्। तथा च महोपनिषत्

यथा पत्नी च स्वच्य नाना हत्त्र सा यथा।
यथा नद्यः समुद्रास ग्रुद्धोद लवणे यथा॥
तेराप हार्थे। च यथा यथा पुंविषयाविष।
तथा जीवेयरी भिन्नी सर्वदैव विलचणी॥
तथापि स्वच्या जीवात् परमी हिरः।
भेदेन मन्द दृष्टीनां दृश्यते प्रेरकीऽपि सन्॥
वैलचणं तथा जीवाता मुच्यते बध्यतेऽन्यथेति।
बच्चा श्रिवः सुराद्यास श्र रीरचरणात् चराः।
खच्मीरचर देशलाद चरातः परे। हिरः॥
खात व्यश्व कित्र शाना स्ववदेवता इति॥
विष्णुं सर्व गुणैः पूर्वं ज्ञाला संसारविर्क्यतः।
निर्दः खानन्द भृग्नित्यं तस्मीपे स मोदते॥
मुक्ताना सात्र ये विष्णु रिषका धिपतिस्तथा।

तद्रशा एव ते सर्वे सर्वदेव स रेश्वर रति च।। एकविज्ञानेन सर्व्यविज्ञानञ्च प्रधानलकारणलादिना युज्यते न तु मर्व्यमियालेन। न दि सत्ताज्ञानेन मियाज्ञानं सभावति यथा प्रधानपुरुषाणां ज्ञानाज्ञानाभ्यां गामा ज्ञातः त्रज्ञात इत्येवमादिव्यपदेशो दृष्ट एव। यथा च कारणे पितरि ज्ञाते जानात्यस पुनमिति। त्रन्यथा सैाम्यैकेन स्तिष्डेन सर्वे स्ट्स्यं विज्ञातमित्यं च एकपिण्डमध्दे। तृथा प्रमञ्चेयातां सदा विज्ञा-तयेत्येतावतीव वाक्यस्य पूर्णलात्। न च वाचारक्यणं विकारी नामधेयं स्तिकेत्येव यत्यमित्येतत् कार्यस्य मिथालमाच्छे . इत्येष्टयं वाचारकाणं विकारे। यस्य तत्त्रविक्वतं नित्यं नाम-धेयं म्हिनेत्वादिकमित्वेतदचनं मत्यमिति तथास स्वीकारात। श्रपर्था नामधेयमेवेति प्रब्दयोर्वेयर्थं प्रमञ्चेत। श्रता न कुचापि जगता मियालिसिद्धः। किञ्च प्रपञ्ची मियोखन मियालं तथ-मत्यां वा । प्रथमे सत्यादैतभङ्गप्रसङ्गः चरमे प्रपञ्चसत्यतापातः। नन्वनिष्यतं नित्यमनित्यं वा उभयथायनुपपत्तिरित्याचेपवद-यमपि नित्यसमजातिभेदः स्थात्। तदुक्तं न्यायनिर्व्यापवेधसा नित्यमनित्यभावादनित्ये नित्यनापपत्तेर्नित्यसम इति। तार्कि-करचायास

धर्मास्य तदतद्रूपविकस्पानुपपत्तितः। धर्माणसदिणिष्टलभङ्गो नित्यसमे। भवेदिति॥ त्रस्याः संज्ञायाः उपस्रचणलमभिप्रेत्याभिष्टितं प्रवे।धसिद्धौ। त्रस्यर्थिलान्तूपरञ्जकधर्मासमेति। तस्नादसदुत्तरमेतदिति चेत् श्रिशितचायनमेतत् दुष्टलमूलानिक्ष्पणात्। तिह्निधं साधा-रणमसाधारणञ्च तचायं खव्याघातकं दितीयं चिविधं युक्ता-द्वाचनस्यकाङ्गाधिकलमविषयद्वत्तिलञ्चेति। तच साधारण-मसमावितमेव जक्तसाचेपस्य खात्मव्यापनानुपलसात्। एव-मसाधारणमपि घटस्य नास्तितायां नास्तितोक्तावस्तिलवत् प्रद्य-तेऽप्युपपत्तेः। ननु प्रपञ्चस्य मिष्यालमभ्युपेयते नामलमिति चेत्तदेतत् सेऽयं शिरञ्छेदेऽपि शतं न ददाति विंश्यतिपञ्चकन्तु प्रयक्तिति शाकटिकद्यत्तान्तमनुद्देत् मिष्यालासन्तयोः प-र्थायलादित्यलमितप्रयोग।

तवाथाते। ब्रह्मजिज्ञासेति प्रथमस्वव्यायमर्थः तवाथग्रब्दे। मङ्गलार्थाऽधिकारानमर्थार्थय खीकियते। त्रतः ग्रब्दो हेलर्थः तदुकं गार्रुडे

त्रधातः शब्दपूर्वाणि स्वचाणि निखिलान्यपि।

प्रार्भेत नियत्यैव तिक्तमच नियामकम्॥

कञ्चार्यस्त तथार्विदान् कथमुत्तमता तथाः।

एतदाख्याद्दि मे ब्रह्मन् यथा ज्ञास्थामि तत्त्वतः॥

एवमुको नारदेन ब्रह्मा प्रोवाच सत्तमः।

त्रानन्तर्याधिकारे च मङ्गलार्थे तथैव च॥

त्रथशब्दस्वतः शब्दो हेलर्थे समुदीरित इति।

यते। नारायणप्रसादमन्तरेण न मेाची खभ्यते प्रसादस ज्ञान-मन्तरेण त्रते। ब्रह्मजिज्ञासा कर्त्तयेति सिद्धम्। जिज्ञास्यब्रह्मणे। खचणमुक्तं जन्माद्यस्य यत रति। स्टिस्थित्यादि यते। भवति तद्भन्नोति वाक्यार्थः। तथाच स्कान्दं वचः

उत्यक्तिश्वितिशं चारा नियतिर्ज्ञानमादृतिः।

बन्धेमोची च पुरुषाद्यसात् स इरिरेकराजिति॥

यता वा इमानीत्यादिश्रुतिभ्यस्य। तच प्रमाणमणुकं श्रास्तयोनिलादिति। नावेदिवसन्ते तं खड्मं तन्बीपनिषद्मित्यादिश्रुतिभ्यः तस्यानुमानिकलं निराक्रियते। न चानुमानस्य
स्तातस्येण प्रामाण्यमस्ति। तद्कं कीर्सी

श्रुतिसाहायरिहतमनुमानं न कुनित्। निश्चयात् साधयेदधं प्रमाणान्तरमेव च ॥ श्रुतिस्तिसहायं यत् प्रमाणान्तरमुत्तमम्। प्रमाणपदवीं गच्छेत्राच कार्या विचारणेति।। शास्त्रस्त्रस्मृतं स्कान्दे।

स्रायजः सामाधर्का च भारतं पाञ्चराचकम्।

मूखरामायण्ञीव शास्त्रिमायिभिधीयते॥

यचानुकूषमेतस्य तच श्रास्तं प्रकीर्त्तितम्।

श्रते। ज्यविकारो नैव श्रास्तं कुवर्त्वा तदिति॥

तदनेनानन्यस्यः शास्त्रार्थे द्दित न्यायेन भेदस्य प्राप्तलेन तच

न तात्पर्यं किन्सदेत एव वेदवाक्यानां तात्पर्यमिति श्रदेतप्र
त्याशा प्रतिचिप्ता श्रनुमानादीश्वरस्य सिद्धाभावेन तद्वेदस्यापि

ततः सिद्धाभावात्। तस्रास्त्र भेदानुवादकलमिति तत्परलमव
गम्यते। श्रत एवाक्रम्

यदागमैकविश्चेयं समतीतचराचरम्। नारायणं यदा वन्दे निर्देशिषाश्चेषसहुणमिति ॥ शास्त्रस्य तत्र प्रामाण्यमुपपादितं तत्तु समन्यवादिति समन्यय उपक्रमादिश्विष्टम् एकं दृष्टसंहितायाम्

उपक्रमीपधंदारावस्थामे। पूर्वता फलम्।
श्रयंवादोपपत्ती च लिङ्गं तात्पर्यनिर्णय दति॥
एवं वेदानातात्पर्यवयात्तदेव ब्रह्म यास्त्रमयमित्युक्तं भवति।
दिद्यात्रमत्र प्रादर्शि श्रिष्टमानन्दतीर्थमाय्यव्यास्थानादी द्रष्ट्यं
पन्यवज्ञत्वभियोपरस्थत दति। एतच रहस्यं पूर्णप्रश्लेन मध्यमन्दिरेण वायोस्तृतीयावतार्यन्येन निरूपितमिति।

प्रथमस्य सनुमान् स्थात् दितीयो भीम एव च।
पूर्णप्रज्ञसृतीयस्य भगवत्कार्यमध्यक दति॥
एतदेवाभिगेत्य तच तच यन्यसमाप्ताविदं पद्यं सिस्थते
यस्य चीष्णुदितानि वेदवचने दिव्यानि रूपाष्यसं
स्थोतहर्षितमित्यमेतद्खिलं वेदस्य गर्भे मदः।
वायो रामवचानतं प्रथमकं दृचा दितीयं वपुमध्ये। यस्य दृतीयमेतद्मुना यन्यः इतः केषवे॥

एतत्पद्यार्थस्य बिख्यातदपुलियाधि दर्शतं देवस्य भर्गः सद्ये। यता जनीत्यादिश्रुतिपर्यास्रोत्तनयावगम्यत इति। तस्मात् सर्वस्य प्रास्त्रस्य विष्णुतत्तं सर्वेशक्तमित्यच तात्पर्यमिति सर्वे निरवद्यम्॥

इति सर्वदर्शनमञ्जूषे पूर्णप्रज्ञदर्शनम्।

तदेतदेणावमतं दासलादिपदवेदनीयं परतन्त्रदुःखावष्टलास दुःखान्तादीपितास्यदिमित्तरोषयमानाः पारमैययं
कामयमानाः पराभिता मुका न भवित्त परतन्त्रलात् पारमैयर्थरितलादस्यदादिवत् मुकात्मानस्य परमेयरगुणसन्तिभनः
पुद्यले सित समस्यदुःखवीजविधुरलात् परमेयरविद्याद्यनुमानं प्रमाणं प्रतिपद्यमानाः केषन मादेयराः परमपुद्यार्थसाधनपद्यार्थप्रपद्यनपरं पागुपत्रशास्त्रमात्रयन्ते। तचेदमादिस्वस् त्र्यातः पद्भपतेः पाद्भपत्रयोगविधं व्याख्यास्थाम रति।
त्रद्यार्थः त्रवायत्रव्दः पूर्वप्रकृतापेषः। पूर्वप्रकृतस्य गृदं प्रति
जिव्यस्य प्रत्रः। गृदस्यद्भपं गणकारितायां निद्धितम्

पञ्चकास्तर विश्वेषा गषश्चैकिषकात्मकः। वेत्ता नवगणसास्य संस्कृत्ता गुरुर्णत इति॥ साभा मसा उपायास्य देशावस्त्राविश्चरुर्थः।

दीषाकारिवसान्य है। पश्चकास्तीण रुमय इति ॥
तिस्रो रुमय इति प्रयोक्तयो चीणि रुमय इति हान्द्यः प्रयोगः।
तच विधीयमानमुपायफसं साभः ज्ञानतपादेवनित्यसस्तिन्
मुद्धिभेदात् पश्चविधः। तदा इ इरदमाचार्यः ज्ञानं तपोऽध नित्यसं स्थितिः मुद्धिस पश्चममिति। श्रात्माश्रिते दृष्टभावे।
मसः स मिय्याज्ञानादिभेदात् पश्चविधः। तद्या इ

मियाज्ञानमधर्माय मित्रचेतुस्युतिसया। पत्रुलमूखं पञ्चैते तन्त्रे चेया विविक्तित दति॥ साधकस्य मुद्धिचेतुरुपायः वास्त्रम्थीदिभेदात्पञ्चविधः। तदयाच वासचर्या जपे। धानं सदा सद्र स्रतिसाथा।

प्रतिपत्तिस साभागामुपायाः पश्च निस्तिता इति ॥ येनार्थानुसन्धानपूर्यकं ज्ञानतपाटद्वी प्राप्तीति स देशे। गुरूज-नादिः । यदाह

गुर्काना गुरादेशः साधानं रुद्र एव चेति। त्रालाभप्राप्तेरेकतमादी यदवस्थानं सावस्था व्यकादिविश्रेषेस विशिष्टा। तदुक्तम्

व्यक्ताव्यकाजपादानं निष्ठा चैव हि पञ्चमिति। मिथ्याज्ञानादीनामत्यन्तव्यपादी विद्युद्धिः। सा प्रतियोगि-भेदात् पञ्चविधा। तदुक्तम्

श्रज्ञानसायमङ्गस्य हानिः मङ्गकरस्य च। स्थानहानिः पद्मतस्य द्वाद्धः पद्मविधा स्रतेति॥ दीचाकारिकद्मकं चेक्तम्

द्रयं काखः क्रिया मूर्त्तिगृर्देवेव हि पश्चम इति। बलपश्चकश्च

गुरुभिक्तः प्रसादस मतेर्दन्दजयसया।
धर्मस्वेवाप्रमादस बलं पश्चविधं स्वतिमिति॥
पश्चमललघूकरणार्थं मानामानविरोधिनोऽन्नार्जनोपाया हक्तयः भैच्छोत्स्ववयास्वयाभिधा दति। भेषमभेषमाकर एवावगन्नव्यम्।

त्रत्राधन्न दुःखानासः प्रतिपादनम् त्राधातिमकादि-दुःखयपाइप्रत्नार्धलात्तसः प्रमुचन्देन कार्यसः प्रतन्त्रवचन् लात्तस पतिशब्देन कारणसेश्वरः पतिरीत्रितेति जगलारणी-भू यरवचनतात्तस्य। यागविधी तु प्रसिद्धी। तत्र दुःखान्ती दिविधः श्रनात्मकः सात्मकस्रेति तत्रानात्मकः सर्मदःखाना-मत्यनोच्छेदरूपः यात्मकसु दृक्कियामकिसचपमैत्रर्थम्। तच दृक्षितिरेकापि विषयभेदात् पश्चविधापपर्यते दर्भनं अवसं मननं विज्ञानं सर्वज्ञतस्रोत । तच स्राज्ञस्यविष्ठितविष्र-कष्टाभेषचाच्वसामादिविषयं ज्ञानं दर्भनम्। अभेषभन्दविषयं विद्धिज्ञानं अवषम्। समसचिनाविषयं विद्धिज्ञानं मननम्। विर्वत्रेषशास्त्रविषयं गन्यते।ऽर्थंतस् विद्विज्ञानं विज्ञानम्। जनानुनाभेवार्येषु समासविसारविभागविभेषतस्य तत्त्रवाप्तस-दोदितसिद्धिचानं सर्वचलम् इत्येषा धीमितः। क्रियामित-रेकापि चिविधापचर्यते मनाजविलं कामक्पिलं विक्रमणध-र्षिलञ्चेति। तच निर्तिष्रयशीष्रकारिलं मनोजविलं। कर्षा-दिनिर्पेश्वस सेक्षेवाननायसच्यविस्वययस्पकर्याधिष्ठा-हलं कामक्पिलम्। उपसंदतकर एखापि निर्ति मधैयर्थं य-मन्धिलं विक्रमणभाषितमिरोषा क्रियामकि:। यहस्रतन्तं सब्धं कार्यं चिविधं विद्या कसा पत्रुचेति । तथ पत्रुवधो विद्या वापि दिविधा। बाधाबाधसभावभेदात् बाधसभावा विवेकाविवेक-प्रकृतिभेदात् दिविधा तत्र या विवेकप्रकृतिः प्रमाणमात्र-बज्ञा चित्ते खुच्यते । चित्तेन चि सर्वः प्राणी वाद्यार्थाताक-प्रकाशामुख्यशीतं सामान्येन विवेचितमविवेचितद्यार्थे चेतयते दिन । पत्रर्थधर्भभिका पुनरनेधिताका विद्या स्वयास्त येने यते चेतनपरतन्त्र विद्यचितना कला यापि दिविधा कायांख्या कारणांख्या चेति। तन कार्यांख्या दयविधा पृथियादीनि पञ्च तत्त्वानि रूपादयः पञ्च गुणाञ्चेति। कारणाख्या
चयोद्यविधा ज्ञानेन्द्रियपञ्चकं कर्योन्द्रयपञ्चकम् त्रध्यवसायाभिमानसङ्ख्याभिधदित्तभेदात् बुद्धाःद्वकारमनोखचणमन्तःकरणात्रयञ्चेति। पश्चलसम्बन्धी पशुः मेऽिप दिविधः साञ्चनो
निरञ्चनञ्चेति। तन साञ्चनः यरीरेन्द्रियसम्बन्धी निरञ्चनखः
तद्रदितः। तत्रपञ्चसः पञ्चार्यभाव्यदीपिकादी द्रष्टवः। समसद्यष्टिसंदारानुगद्दकारि कारणं तस्येकस्थापि गुणकर्व्यभेदापेचया विभाग उत्तः पतिः साच द्रत्यादिना। तच पतिलं
निरतिभयदृक्तियामिन्नलं तेनेत्रर्थेण नित्यसम्बन्धिलम् भायलमनागन्तुकैयर्थसम्बन्धिलम् द्रत्यादर्भकारादिभिन्दार्थकरैविरूपितम्।

चित्तदारेणाक्रोयरसम्बन्धे थागः स च दिविधः कियाल-चणः कियोपरसम्बचणखेति। तच जण्धानादिक्षः किया-खचणः कियोपरसख्यणस्य संविद्गत्यादिसंचितः। धर्मार्थसा-धक्यापारो विधिः। स च दिविधः प्रधानसूतो मुखसूतस्य तच प्रधानसूतः साचाद्धमंदेतुः चर्या। सा दिविधा व्रतं दा-राणि चेति। तच सम्बद्धानप्रयोपद्यारजपप्रदिचणिति व्रतस्। तदुक्तस् समवता नकुणीप्रेन सस्यना चिषवणं खायीत सस्व वि बयोतेति। श्रेचोपद्यारो नियमः स च वडङ्गः। तदुकं स्व-कारेण द्वितगीतमृत्यञ्जदुक्कारमस्कारजयवडङ्गोपद्यारेण ख- पतिष्टेतेति । तत्र इसितं नाम कच्छे। ष्टपुटविस्कुर्जनपुरः बरम-इइहेळाड्डाय: । गीतं गान्धर्वत्रास्त्रयमयानुवारेण महेश्वरय-मन्धिगुणधर्मादिनिमित्तानां चिमानम्। नृष्यमपि नावाता-स्तानुषारेण चसापादादीनामुख्येपणादिकमङ्गप्रताङ्गेपाङ्गपदितं भावाभावसमेतञ्च प्रयोक्तव्यम्। ऊडुकारी नाम जिज्ञातासुरं-प्रब्दानुकारी वषिकतिवत्। यच सीकिका भविका तमैतत् मर्थे गूढं प्रयोक्तयम्। बिष्टं प्रसिद्धम्। दाराणि तु कायनस्यन्द-नमन्दनग्रङ्गार्षावितत्कर्णावितद्वाषणानि । सुप्तसिङ्गवद्दर्भनं क्रायनम्। वाय्विभगूतस्थेव प्ररीरावयवानां सान्द्रगं कमानम्। उपहतपादेन्द्रियखेव गमनं मन्द्रनम्। इप-यावनसम्पद्धां कामिनीमवलाकात्मानं कामुकमित् यैर्विलायेः प्रदर्भयति तत् प्रदक्कारणम्। कार्य्याकार्य्यविवेकविकसस्येव स्रो-किनिद्रतकर्यकरणमवितत्करणम्। यादतापार्यकादिमञ्दो-चारणमवितद्वापणमिति। गुणभूतस्य चर्या त्रनुगाइकोऽनुसा-नादिः भेषो च्छिष्टादिनिर्षिता चाग्यताप्रत्ययनिष्टच्यर्थः। तद-युक्तं स्वकारेष त्रमुखाननिर्माखिषक्रधारीति॥ तत्र समासे। नाम धर्मिमाचाभिधानं तच प्रथमस्च एव क्रतम्। पञ्चानाः पदार्थानां प्रमाणतः पञ्चाभिधानं विसारः। स खसु राघी-करभाये द्रष्टयः। एतेषां ययासभावं लच्चणते। उसद्वरेणाभि-धानं विभागः सं तु विचितशास्त्रानारेभ्ये। अभीषां गुणातिश्रयेन कथनं विशेषः । तथा हि श्रन्यत्र दुःखनिवृक्तिरेव दुःखान्तः

इह तु पारमैश्वर्षप्राप्तिश्व। श्रन्यनाभूता भावि कार्यमिह तु नित्यं पश्चादि। श्रन्यन सापेचं कारणं इह तु निरपेको भग-वानेव। श्रन्यन कैवन्यादिफलको थोगः इह तु पारमैश्वर्य-दुःखान्तफलकः। श्रन्यन पुनराव्यत्तिः खर्गादिः इह पुनर-पुनराव्यत्तिरूपः सामीपादिफलकः।

ननु महदेतिहम् आलं यक्तिरपेणं परमेयरकारणिति तथाले कर्मावेणणं यम्पमययमुत्पाद सेति दे। प-दयं प्रादुः स्थात्। मैवं मन्येथाः व्यधिकरणलात्। यदि निर-पेषस्य भगवतः कारणलं स्थात्तर्षि कर्मणो वेणस्ये किमायातम्। प्रयोजनाभाव इति चेत् कस्य प्रयोजनाभावः। कर्मावेणस्ये का-रणं किं कर्मणः किंवा भगवतः। नासः ई.यरे क्लानुग्रहीतस्य कर्मणः सफललोपपत्तेः तदनुग्रहीतस्य ययातिप्रस्तिकर्मवत् कदाचित् निष्पासलसभावाच। न चेतावता कर्मस्यप्रतिकर्मवत् कादिवदुपपत्तेः। ई.यरे क्लायत्त्ताच प्रग्रूनां प्रवृत्तेः। नापि दितीयः परमेयरस्य पर्याप्तकामलेन कर्मसाध्यप्रयोजनापेचाया त्रभावात्। यदुकं समसमयसमृत्याद इति तद्ययुक्तम् त्रचि-न्यम्पत्तिकस्य परमेयरस्यक्तानुविधायिन्या त्रयाहतिकयाम्न्या कार्यकारिलास्थपगमात्। तदुकं सम्प्रदायविद्धिः

> कर्मादिनिरपेच स्त स्वेच्छाचारी यता द्वायम्। ततः कारणतः मास्ते सर्वकारणकारणमिति॥

ननु दर्भनान्तरेऽपीयरज्ञानान्मोचे। स्रभ्यत एवेति सुतोऽस्य विभेष दति चेन्मैवं वादीः विकल्पानुपपत्तेः किमीयरविषय- ज्ञानमाचं निर्माणकारणं किं वा माचात्कारः त्रथवा यथाव-त्तव्याः। नाद्यः प्राच्चमन्तरेणापि प्राञ्चतज्ञनवद्देवानाम-धिपो महादेव इति ज्ञानोत्पित्तमाचेण मेाचिश्रद्धीः प्राच्चा-भ्यासवैष्णच्चप्रसङ्गात्। नापि दितीयः त्रानेकमञ्जप्रचोपचि-तानां पित्रितलेशचनानां पप्रह्नां परमेश्वरसाचात्कारानुपपत्तेः। हतीयेऽस्राक्षातापातः पाद्यपत्रशाच्चमन्तरेण यथावन्तव्यन्तिः। यानुपपत्तेः। तदुक्रमाचार्यैः

ज्ञानमाचे यथा प्रास्तं साचाहिष्टिस दुर्बभा।
पद्मार्थादन्यता नास्ति यथावन्तस्वनिश्चय इति॥
तसात् पुरुवार्थकामैः पुरुवधीरेयैः पञ्चार्थप्रतिपादनपरं
पाग्रुपतत्रास्त्रमात्रवणीयम्॥

इति वर्षदर्शनवञ्जू हे नकुली प्रपाद्यप्रतदर्शनम्॥

तिममं परमेश्वरः कर्यादिनिरपेचः कारणमिति पश्चं वैष-म्बनैर्घृष्यदेषदृषितलात् प्रतिचिपन्तः केश्वन माद्देश्वराः श्वेवा-गमसिद्धान्ततः यथावदीचमाणाः कर्यादिसापेचः परमेश्वरः कारणमिति पश्चं कचीकुर्याणाः पचान्तरमुपचिपन्ति पतिप श्रुपाशभेदात् श्रयः पदार्था दति। तद्कं तन्त्रतस्तश्चेः

चिपदार्थं चतुषादं महातन्त्रं जगहुदः। स्रिनेषेकेन मंजिप प्राह विस्तरतः पुनरिति॥ श्रस्थार्थः उक्तास्त्रयः पदार्था यस्मिन् मन्ति तस्त्रपदार्थं विद्या-

क्रियायागचर्यास्थायलारः पादा यसिन् तचतु यरणं मदा-तन्त्रमिति। तच प्रग्रूनामखतन्त्रतात् पात्रानामचैतन्यात् तदि-सचणसः पत्युः प्रथममुद्देशः । चेतनलमाधमर्यात् पप्रह्नां तदा-नन्तर्थम्। अविश्वष्टानां पाश्वानामन्ते विनिवेश इति क्रमनि-यमः दीचायाः परमपुरुषार्घचेतुलात्तस्यास्य पग्रुपाभेश्वरस्रहः-पनिर्णयोपायभूतेन मन्त्रमन्त्रेत्ररादिमाहास्यनिस्रायकेन ज्ञा-नेन विना निष्पाद्यितुमशकालात् तदवबे।धकस्य विद्यापादस्य प्राथम्यम् । त्रनेकविधसाङ्गदीचाविधिप्रदर्भकस्य कियापादस्य तदानकार्यम्। योगेन विना नाभिमतप्राप्तिरिति साङ्गयोग-ज्ञापकस्य यागपादस्य तदुत्तरत्मम्। विस्तितत्त्रपनिषिद्भवर्ज-नरूपां चर्यां विना चागाऽपि न निर्वहतीति तस्रतिपादकस्य चर्यापादस्य चरमलमिति विवेकः। तच पतिपदार्थः मिवे। ऽभिमतः। मुकातानां विदेशरादीनाञ्च यद्यपि त्रिवलमस्ति तथापि परमेश्वरपारतच्यात् खातन्युं नास्ति। ततस्व तदनु-करणभुवनादीनां भावानां यित्रवेगवित्रिष्टलेन कार्यालमवग-म्यते। तेन च कार्यालेनेषां बुद्धिमत्पूर्व्यकलमनुमीयत रत्यनु-मानवशात् परमेश्वरप्रसिद्धिरूपपद्यते।

ननु देख्येव तावत्कार्यात्मसिद्धं न हि किचित् केनचित् कदाचित् देदः कियमाणा दृष्टचरः। सत्यं तथापि न केन-चित् कियमाणतं देख्य दृष्टमिति कर्यदर्भनापक्षवा न युज्यते तस्यानुमेयतेनाष्पुपपत्तेः। देदादिकं कार्ये भवितुमर्दित स-स्विवेशविशिष्टलात् विनश्वरलादा घटादिवत् तेन च कार्यतेन मुद्धिमत्पूर्व्यकत्ममुमातं सकरमेव। विमतं सकर्दकं कार्यातात् घटवत् यदुक्तसाधमं तदुक्तसाधं न यदेवं न तदेवं यथात्मादि। परमेश्वरामुमानप्रामाष्यसाधनानुमानमन्यवाकारीत्युपरम्यते।

श्रश्ची जन्तुरनोशे ऽयमात्मनः सुखदुःखयोः ।
रश्चरप्रेरिते गच्छेत् खर्गं वा सभ्यमेव वा ।।
रित न्यायेन प्राणिक्वतकर्मानुपेचया परमेश्वरख कर्द्यलोपपन्तेः।
न च खातन्त्व्यविष्ठतिरिति वाच्यं करणापेचया कर्तुः खातन्त्व्यविष्ठतेरनुपलस्थात् कोषाध्यचापेचख राज्ञः प्रसादादिना दानवत्। यथोकं सिद्धगुरुभिः

खतम्बर्खाप्रयोज्यलं करणादिप्रयोकृता।
कर्त्तः खातन्यमेतद्धि न कर्माद्यनपेश्वतेति॥
तथाच तत्तर्साश्ययवशाद्धोगतसाधनतद्पादानादिविशेषज्ञः
कर्त्ता श्रनुमानादिचिद्ध इति चिद्धम्। तदिदमुकं तच भवद्भिवेश्वरातिभिः

द्द भाग्यभागसाधनतदुपादानादि या विजानाति। तस्ते सतन्नहीदं पुंखर्माश्रयविपाकश्रमिति। श्रन्यवापि।

विवादाधासितं सर्थं मुद्धिमत्कर्द्यपूर्वकम्। कार्यालादावयोः सिद्धं कार्यं कुमादिकं यथेति॥ सर्वात्मकलादेवास्य सर्वज्ञलं सिद्धम् श्रजस्य करणासम्भवात्। उक्तञ्च श्रीमसृगेन्द्रैः

मर्वज्ञः सर्वकर्द्धलात् साधनाङ्गफलैः सह ।

ये। यक्तानाति कुरते स तदेवेति सुखितमिति॥

त्रस्त तर्षि खतन्त्र देश्वरः कर्त्ता स त तावद प्ररीरः घटादिकार्य्य प्ररीरवता कुलालादिना कियमानलदर्प्यनात् प्ररीरवले चास्मदादिवदीश्वरः क्रेप्रयुक्तोऽसर्व्यक्तः परिमित्रप्रक्तिः

प्राप्तुयादिति चेन्नैवं मंखाः स्रप्ररीरखाष्यात्मनः खप्ररीरस्यन्दादी कर्द्यलदर्प्यनाद स्थुपगस्यापि ब्रूमदे प्ररीरवलेऽपि भगवते।

न प्रागुक्तदेषानुषद्धः। परमेश्वरस्य दि मलकर्मादिपाप्रजाखा

सम्भवेन प्राष्ट्रतं प्ररीरं न भवति किन्तु प्राक्तं प्रक्तिक्ष्यि।

नादिभिः पञ्चभिर्मन्त्रैमंस्तकादिक स्थानायामीप्रानमस्वकस्तत्पुरुषवक्तो घोर इद्यो वामदेवगुद्धः सद्योजातपादः देश्वर दति

प्रसिद्धा यथाक्रमानुगद्दतिरोभावादानस्वष्ण स्थितिस्वच्योद्धवस्त्रस्य क्रियाय्यककार्णं खेच्छानिर्मितं तच्छरीरं नचास्मत्

प्ररीरसद्धम्। तदुक्तं श्रीमन्धृगेन्द्रे

मलाद्यसमावाच्छकां वपुर्नेतादृषं प्रभारिति । श्रन्थचापि

> तदपुः पञ्चभिर्मन्त्रेः पञ्चक्तव्योपयोगिभिः। र्रमतन्पुरुषाघे। रवामाद्यैर्मस्वकादिमदिति॥

ननु पञ्चवक्रास्त्रिपञ्चदृगित्यादिना त्रागमेषु परमेश्वरस्त्र मुख्यत एव प्ररीरेन्द्रियादियागः श्रूयत इति चेत् सत्यं निरा-कारे ध्यानपूजाद्यमस्रवेन भक्तानुग्रहकरणाय तत्त्रदाकारग-इणाविरोधात्। तदुक्तं श्रीमत्पाष्ट्रकरे

माधकस्य तु रचार्थं तस्य रूपिमदं सातिमिति।

त्रवापि

याकारवां स्वं निषमादुपा स्था नवस्वनाकारमुपैति बुद्धिरिति। क्षत्यपञ्चकं च प्रपश्चितं भोजराजेन पञ्चिषं तत्कृष्यं स्वष्टिस्थितिगं हारितरो भावः। तददनु पहकर एवं प्रेष्कां मतोदितस्या स्थिति॥ एतच क्षत्यपञ्चकं गुद्धा ध्विषये माचा च्कित्वकर्दकं कुच्छा ध्व-विषये सन्तादिदारे एति विवेकः। तदुकां श्रीमत्कर एवे गुद्धे ध्विनि श्रितः विवेकः। तदुकां श्रीमत्कर एवे गुद्धे ध्विनि श्रितः कर्त्तां प्रोक्तो अन्ते गुद्धे ध्विनि श्रितः विवेकः। तदुकां श्रीमत्कर एवे गुद्धे ध्विन् श्रितः विवेकः। तद्कां श्रीमत्कर एवे गुद्धे ध्विन् विवयोगिनां मन्त्रे चरम्कात्मश्चिन् वानां स्वाचकानां श्रिवत्य योगिनां सन्ते चर्चे प्रतिनि विवेदः। तदित्यं पितिन स्वेद्धे पितिन स्वेद्धे पितिन स्वेद्धे पितिन स्वेद्धे पितिन स्वेद्धे विद्धे पितः।

सम्प्रति पशुपदाची निरूषते। त्रनणुत्तेत्रज्ञादिपदवेदनीयो जीवात्मा पत्रुः न तु चार्ष्याकादिवद्देशदिरूपः नान्यदृष्टं स्मर-त्यन्य इति न्यायेन प्रतिसन्धानानुपपत्तेः। नापि नैयायिका-दिवत् प्रकाम्यः त्रनवत्याप्रसङ्गात्। तदुक्तम्

मात्मा यदि भवेकोयसस्य माता भवेत् पर इति । पर मात्मा तदानीं स्थात् स परे। यदि हुम्मत इति । न च जैनवद्यापकः नापि वैद्भिवत् चिषकः देमकास्था-मनविक्सिन्नतात्। तद्युक्तम्

श्रमविष्क्रसम्भावं वस्तु यहेशकास्तः।

तिम् वेक्सनीताताना विभुनितातेति॥
नाणदैतवादिनामिवैकः भागप्रतिनियमस्य पुरुषयज्ञलञ्चापकस्य सम्भवात्। नापि साङ्खानासिवाकर्त्ता पात्रजासापे। इने
नित्यनिरतित्रयदृक्तियारूपचैतन्यात्मकत्रिवलश्रवणात्। तदुक्तं
श्रीमन्त्रगेन्द्रे।

पाशान्ते शिवताश्रुतेरिति।
चैतन्यं दृक्तियारूपं तदस्यात्मनि सर्वदा।
सर्वतस्य यता मुक्ती श्रूयते सर्वता मुखमिति॥
तत्त्वप्रकाभिप

मुक्तात्मानोऽपि शिवाः किञ्चेते तत्मसादता मुक्ताः। सेऽनादिमुक्त एको विज्ञेयः पञ्चमस्त्रतनुरिति।

पग्रक्तिविधः विज्ञानामस्य प्रस्थामस्य समस्मिदात्। तच प्रथमो विज्ञानयागस्यामभीगिन वा कर्मचये सति कर्माचया-र्घस्य कस्ति स्पित्रस्थाभावात् केवसमस्माचयुको विज्ञा-नामस्य इति स्पिदिस्थते। दितीयस्य प्रस्थेन कसादेरपसंदा-रात् मस्तक्रमयुक्तः प्रस्थामस्य इति स्वविद्यते। द्वतीयस्य मस्मायाकर्मात्मक्रम्थयस्य इतः समस्य इति संस्थाते। तच प्रथमो दिप्रकारो भवति समाप्तकस्यासमाप्तकस्यभेदात्। तचाद्यान् कासुस्थपरिपाकवतः पुरुषधीरेयान् अधिकारयो-ग्याननुष्ण्याननादिविद्येश्वराष्ट्रपदं प्रापयति। तदिद्येश्वराष्ट्रकं निर्दिष्टं सद्भदेवत्ये

श्रनन्तरीव स्टबास तथीव च शिवोत्तमः।

एकने बस्त धैवेक इ.सापि चिमूर्त्तिः। श्रीकण्डस विखण्डी च प्रोक्ता विद्येश्वरा रसे॥ श्रम्यान् सप्तकोटि सञ्चातान् सम्वाननुग इकरणान् विधन्ते। तद्कं तत्त्वप्रकाशे

पश्चविष्ठिविधाः प्राक्ता विज्ञानप्रखयकेवली सकलः।

मलयुक्तस्वचाची मलकर्म्ययुता दितीयः खात्।

मलमायाकर्मयुतः सकलस्तेषु दिधा भवेदाद्यः।

श्राद्यः समाप्तकलुषेाऽसमाप्तकलुषेा दितीयः खात्।

श्राद्याननुष्ण्य भिवा विद्येभले नियाजयत्यष्टीः।

मन्त्रांख करे। त्यपरान् ते चेक्ताः कोटयः सप्तेति।

सेमश्रभुनाष्यभिद्धितं

विज्ञानाकलगर्मको दितीयः प्रखयाकलः।

हतीयः सकलः भारतेऽनुयाञ्चक्तिविधा मतः।

तवाद्यो मलमावेण युक्तोऽन्ये मलकर्मभिः।

कलादिभूमिपर्यन्ततत्त्वेस्त सकलो युत इति॥

प्रखयाकलोऽपि दिविधः पक्षपाज्ञदयः तदिलवणस्र तव प्रथमो

मोचं प्राप्तोति दितीयस्त पुर्यष्टकयुतः कर्मवश्वानाविधजन्म
भाग्भवति। तद्युकं तत्त्वप्रकाभे

प्रस्तयाकसेषु येषामपक्षमस्तकमीणी व्रजन्येते।
पुर्याष्ट्रकदेष्ठयुता ये। निषु निस्तिसासु कर्मावज्ञादिति।
पुर्याष्ट्रकमपि तचैव निर्दिष्टम्

स्थात् पुर्य्यष्टकमन्तः करणं धीः कर्मा करणानीति ।

विद्यतं चाघोरिशवाचार्येण पुर्यप्टकं नाम प्रतिपृत्षं नियतः सगीदारभ्य कल्पानं मोचान्तं वा स्थितः पृथिया-दिकसापर्यन्तिस्तं प्रत्ताताकाः सद्यो देषः। तथा चेन्तं तत्त्व-संग्रहे।

वस्धाद्यस्त्वगणः प्रतिपुत्तियतः कलाक्तोऽयम्।
पर्यटितं कर्मवश्वाद्भवनजदेचेव्ययम् सर्वेव्यिति।
तथा चायमर्थः समपद्यतं त्रक्तः करणश्रब्देन मनोबुद्धाद्यश्वारचित्तवाचिना त्रक्यान्यपि पुंसो भोगिकियायामक्तरङ्गाणि कलाकाखनियतिविद्यारागप्रकृतिगुणाख्यानि सप्त तत्वानि उपखच्यक्ते
धीकर्मश्रब्देन ज्ञेयानि पञ्च भूतानि तत्करणानि च तन्माचाणि
विवच्यक्ते करणश्रब्देन ज्ञानकर्मेन्द्रियदश्वकं संग्रह्मते।

ननु श्रीमत्काखोत्तरे ग्रब्दः स्पर्भस्य रूपं रसे गन्ध्य पञ्चकम्। बुद्धिर्मनस्व इद्धारः पृथ्छकमुदा इतिमिति श्रूयते त-त्कथमन्यथा कथ्यते। श्रद्धा त्रतएव च तत्रभवता रामक छोन तत् सृत्रं ग्रक्तलपरतया व्याख्यायीत्यसमिति प्रपञ्चेन । तथापि कथं पुनरस्य पृथ्छिकलं भृततन्त्रा त्रबुद्धीन्द्रियकर्मेन्द्रियान्तः क-रणमंत्रीः पञ्चभिवंगैस्तत्करणेन प्रधानेन कस्नादिपञ्चककञ्च-कात्मना वर्गेण चार्ब्धलादित्यविरोधः। तत्र पृथ्छकयुतान् विशिष्टपृष्यसम्बद्धान् कांश्विदनुगृद्धा भुवनपतिसम् महेश्वरा-ऽनन्तः प्रयक्कित। तद्क्तम्

कृां खिदनुग्रह्म वितरति भुवनपतिलं महेश्वरखेषामिति। सक्षेऽपि दिविधः पक्ककलुषापक्ककलुषभेदात्। तत्राद्यान् परमेश्वरस्तत्परिपाकपरिपाच्या तदनुगुणभक्तिपातेन मण्डस्था-चष्टादभोक्तरभतं मन्त्रेश्वरपदं प्रापयति । तदक्रम्

> भेषा भविन सक्ताः कलादियागाद हर्मुखे काले। गतमष्टादम तेषां कुर्ते खयमेव मन्त्रेभान्॥ तत्राष्टी मण्डलिनः क्रोधाद्यास्त्रमास्य वीरेभः।

श्रीकण्डः श्रतसद्धाः श्रतमित्यष्टादशान्यधिकमिति।। तत्परिपाकाधिकानिरोधेन श्रत्भुपसंद्यारेण दीचाकरणेन मा-चप्रदी भवत्याचार्यमूर्त्तिमास्त्राय परमेश्वरः। तदणुक्तम्

परिपक्तमसानेतानुत्सादनप्रक्तिपातेन। योजयित परे तत्ते सदीस्रयाचार्यमूर्त्तिस दति॥ श्रीमस्रगेन्द्रेऽपि

पूर्वे खत्यासि तस्ताणोः पात्रजासमपे दितीति। स्यास्ततस्य नारायणकण्डेन तसम्बें तत एवावधार्यम् त्रसाभिस्त विस्तरभिया न प्रस्त्रयते। त्रपक्षकसुषान् बद्धानणून् भाग-भाजो विधन्ते परमेश्वरः कर्मविद्यात्। तद्युक्तम्

> बद्धान् श्रेषानपरान् विनियुक्के भागभुक्तये पुंषः । तत्कर्षाणामनुगमादित्येवं कीर्क्तिताः पश्चव इति ॥

श्रथ पाश्रपदार्थः कथ्यते। पाश्रस्तुर्विधः मलकर्षामायारो-धश्रक्तिभेदात्। ननु श्रेवागमेषु मुख्यं पतिपश्चपाशा द्रति कमा-स्तित्यम्। तच पतिः श्रिव उक्तः पश्रवे। श्रुणवे। श्र्यपञ्चकं पाशा द्रति पाशः पञ्चविधः कथ्यते तत्कथं चतुर्विध द्रति गण्यते। उच्यते। विन्दोभीयात्मनः श्रिवतच्चपद्वेदनीयस्य श्रिवपद्रगा- तिसचणपर्ममुख्यपेचया पात्र लेडिए तथागस्य विशेषरादिपद-प्राप्तिचेत् लेनापरमुक्तिलात् पात्र लेनानुपादानमित्य विरोधः। त्रतप्रवेक्तिं तच्चप्रकाशे

पाणाञ्चतुर्विधाः स्तुरिति। स्रीमसृगेन्द्रेऽपि

प्रावतीको बलं कर्का मायाकार्यञ्चतुर्विधम्।
पात्रजालं समासेन धर्मानान्तेव कीर्त्तिता इति ॥
त्रालार्थः प्रावणोति प्रकर्षणाच्छादयत्यात्मने दृक्षिये इति
प्रावतिः॥ खाभाविकाणुचिर्मलः स च ईष्टे खातन्त्रेणेति ईक्षः।
तदुक्तम्

एकी ह्यनेकश्रित हुक्किययो आकेदकी मलः पुंसः। तुषतण्डुलवत् चीयसाम्राश्रितकालिकावदेति॥ बसंरोधश्रितः त्रस्याः शिवश्रकोः पाश्राधिष्ठानेन पुरुवितरो-धायकलादुपचारेण पाश्रलम्। तदुक्रम्

तासामधं वरा प्रक्तिः सर्वानुगाधिका प्रिवा । धर्मानुवर्त्तनादेव पात्र इत्युपचर्यत इति ॥ क्रियते फलार्थिभिरिति कर्म धर्माधर्मात्मकं वीजाकुरवत् प्रवाहक्षेणानादि । यथाकं श्रीमित्करणे

यथानादिर्मलस्य कर्मान्यकमनादिकम्। यद्यनादिरमं सिद्धं वैतियां केन देतनेति॥ माटायां प्रकात्मना प्रलये मध्यं जगत् स्रष्टी यिकां यातीति माया। यथोकां श्रीमसीरभेये शक्तिक्पेण कार्याणि तज्ञीनानि महाचये।
विक्रती यक्तिमायाति साकार्येण कलादिनेति॥
यद्ययत्र वज्ज वक्तयमित तथापि ग्रन्थभूयस्वभयादुपरस्वते।
तदित्यं पतिपशुपात्रपदार्थास्त्रयः प्रादिश्वित।

पितिविद्ये तथाविद्या पशुः पात्रस्य कारणम्।
तिस्वष्टकाविति ग्रेग्काः पदार्थाः षट् समासतः
दिखादिना प्रकारान्तरं ज्ञानरत्नावखादौ प्रसिद्धम्। सर्वे ततः
एवावगन्तथमिति सर्वे समझसम्॥

दति सर्वदर्शनसङ्गृहे शैवदर्शनम्॥

श्वनापेचाविद्योनामां अडामां कारणलं दुखतीत्यपरितुखना मतान्तरमिष्यमः परमेश्वरेच्छावशादेव जगित्रश्चीणं
परिघुयनः खर्यवेदनोपपत्यागमिसद्धप्रत्यगात्मतादात्ये नागाविधमानमेयादिभेदाभेदशाखि परमेश्वरोऽनन्यमुखप्रेचिलखचणखातम्यभाक् खात्मदर्पणे भावात् प्रतिविम्बद्भासयदिति भणनो बाद्याभ्यन्तरचर्याप्राणायामादिक्षेशप्रयासकलावैध्येण सर्वसुलभमभिनवं प्रत्यभिज्ञामाच परापरसिद्धुपायमभ्यपगच्छनाः परे माद्यस्याः प्रत्यभिज्ञाशाद्यमभ्यस्यन्ति। तस्थेयनापि म्यङ्पि परीचकैः

स्रतं दृत्तिर्विद्यतिर्षाची दृष्ठतीत्वुभे विमर्शिन्या । प्रकरण विवरण पञ्चकमिति ग्रास्तं प्रत्यभिज्ञायाः॥ तत्रेदं प्रथमं स्वम् कथिदासाच महेश्वरः सा-द्रास्यं जनसायुपकारमिच्छन्। समस्तरम्यत्पमवाप्तिहेतुं तत्प्रत्यभिज्ञामुपपादयामीति॥

कथि चिदित पर मेश्वराभिन्न गृह चरणार विन्द युग खम माराध-नेन पर मेश्वरघटिते नैवेत्यर्थः श्वासा खेति श्वा समन्तात् परि-पूर्णतया साद यिला खात्मोपभाग्यतां निर गेखां गमयित्वा तद नेन विदित वेद्य लेन परार्थ शास्त्र करणेऽधिकारे। दर्शितः श्वत्यथा प्रतारण मेव प्रस्तेत् मायो स्त्रीर्था श्विप महामायाधि-कता विष्णु विरिद्याचा यदी येश्वर्य लेशे नेश्वरी मृताः स भगवान-नवस्त्रिश्वप्रकाशानन्द खातन्त्य पर मार्था महेश्वरः तस्य दास्यं दीयतेऽसी खामिना सर्वे यथाभिल वितमिति दासः पर मेश्व-रख इप खातन्त्य पात्र मित्रार्थः । जनश्वर नाधिकारि विषय निय-माभावः प्रादर्शियस्य यस्य होदं ख इपकथनं तस्य तस्य महा-फ लंभवति प्रधानस्वेव पर मार्थ फ लतात्। तथापदिष्टं श्विव हुष्टै। पर मगु हिम भेगवत् से। मान न्द नाथपादैः

एकवारं प्रमाणेन प्रास्तादा गुक्वाकातः।
ज्ञाते प्रिवले सर्वाखे प्रतिपत्त्या दृढात्मना ॥
करणेन नास्ति कृष्यं कापि भावनया सकृत्।
ज्ञाते सुवर्णे करणं भावनां वा परित्यजेदिति॥
प्रिण्याच्येन स्वात्मनस्वस्भिन्नतामाविष्कुर्वता पूर्णलेन स्वात्मनि
परार्थसम्पत्त्यतिरिक्तप्रयोजनान्तरावकाश्रस्थ पराक्षतः। परार्थस्थ

प्रयोजनं भवत्येव तस्त्रष्णयोगात् व स्वयं देवप्रापः खार्थ एव प्रयोजनं न परार्थ इति। श्रतएवोक्तमस्त्रपादेन यमर्थमिध-कृत्य प्रवक्ति तत्प्रयोजनिमिति। स्वप्रबद्धः सामीपार्थः तेन जनस्य परमेश्वरसमीपताकरणमानं फसम् श्रतएवास् समस्तिति परमेश्वरतासाभे सि सर्वाः सम्बद्धस्त्रिस्थन्दमयः सम्बद्धा एव रोष्ठणात्रससाभे रित्रसम्बद्धः एवं परमेश्वरतासाभे किम-स्मत् प्रार्थनीयम्। तद्क्रमृत्यसात्रार्थैः

भक्तिससीयसङ्खानां किमन्यद्पयाचितम्। एनया वा दरिद्राणां किमन्यदुपयाचितमिति॥ इत्यं वष्ठीसमासपचे प्रयोजनं निर्दिष्टम्। बज्जबीहिपचे त्रपायः ममस्य वाद्याभ्यन्तर्थ नित्यसुखादेची समसिद्धिः तथा-लप्रकाषः तस्याः सम्यगवातिर्यस्याः प्रत्यभित्रायाः हेतुः सा तथाका । तस महेश्वरस प्रत्यभिज्ञा प्रतिमाभिमुखेन ज्ञानम्। खोके दि य एवायं चैन इति प्रतियन्धानेनाभिमुखीभूते वस्तुनि ज्ञानं प्रत्यभिज्ञेनि व्यव्ज्ञियते र्चापि प्रसिद्धपुराषसिद्धाग-मानुमानादिपरिज्ञातपरिपूर्णभक्तिके परमेश्वरे सति खासा-न्यभिमुखीभूने तच्छिक्तप्रतिषन्धानेन ज्ञानमुदेति नूनं स एवे-श्वरे। इसिति । तामेतौ प्रत्यभिज्ञामुपपादयामि उपपत्तिः मस्भवः सम्भवतीति तस्मर्याचर्णेन प्रयोजनव्यापारेण सम्पा-द्यामीत्यर्थः । यदीश्वरस्रभाव एवात्मा प्रकाशते तर्धि किम-नेन प्रत्यभिज्ञाप्रदर्भनप्रयासेनेति चेत् तचायं ममाधिः खप्रका-श्रतया सततमवभासमानेऽपात्मनि मायावज्ञात् भागेन प्रका-

शने पूर्णतावभाषिद्धये दृक् किया सामग्रह्मा विष्करणेन प्रया-भिज्ञा प्रदर्शते। तथा च प्रयोगः श्रयमात्मा परमेश्वरे। भवि-तुमर्चति ज्ञानिक याश्रक्तिमत्तात् ये। यावित ज्ञाता कर्त्ता च स तावतीश्वरः प्रसिद्धेश्वरवत् राजवदा। श्रात्मा च विश्वज्ञाता कर्त्ता च तसादीश्वरे। ऽयमिति श्रवयवपञ्चकस्याश्रयणं माया-यादेन नैयायिक मतस्य कचीकारात्। तदुक्तमुद्याकरस्मनुगा

कर्त्तरि ज्ञातिर खात्मन्यादिषिद्धे महेत्ररे।
श्रवजातमा निषेधंवा षिद्धिं वा विदधीत कः।।
किन्तु मोहवशादिसान् दृष्टेऽयनुपलिते।
श्राह्माविष्करणेनेयं प्रत्यभिज्ञापदर्श्यते॥

## तथा हि।

सर्वेषामिष्ठ भूतानां प्रतिष्ठा जीवदाश्रया।

ज्ञानं किया च भूतानां जीवतां जीवनं मतम्॥

तच ज्ञानं खतः सिद्धं किया काम्याश्रिता सती।

परैरप्युपखच्छेत तथान्यज्ञानमुख्यत इति॥

या चैषां प्रतिभा तत्तत्पदार्थकमरूपिता।

भक्षमानन्दचिद्रूपः प्रमाता स महेश्वर इति च॥

सेमानन्दनाथपादैरपि

सदा शिवात्मना वेत्ति सदा वेत्ति सदात्मना द्रत्यादि। ज्ञानाधिकारपरिसमाप्तावपि

> तरैकोन विना नास्ति पंविदां से क्या हितः। प्रकाष्ट्रीका सदेकलं मातेकः स इति स्थितः॥

य एवार्थस्त्र नियतेन महेसरः।
विमर्श एव देवस ग्रुद्धे ज्ञानिकये यत दित॥
विद्यतं चाभिनवगुप्तार्थीः। तमेव भानामनुभाति सम्में तस्य भाषा सम्में सिदं विभातीति श्रुत्या च प्रकाणचिद्रूपमित्र स्वा सर्वस्य भावजातस्य भाषकत्मभृपेयते ततस्य विषयप्रकाणस्य नीसप्रकाणः पीतप्रकाण दिति विषयोपरागभेदाद्वेदः। वस्तुतस्य देणकासाकारसङ्गो चविकस्यादभेद एव स एव चैतन्यरूपः प्रकाणः प्रमातेष्युच्यते तथाच पठितं ज्ञिवस्त्र नेषु चैतन्यमात्मेति। तस्य चिद्रूपलमनविक्त्र त्वामंत्र स्व स्व स्व स्व नेष्ठ चैतन्यमात्मेति। तस्य चिद्रूपलमनविक्त्र विमर्श्वतमानन्यो मुखलमानन्दैक घनलं माचे श्र्यंमिति पर्यायः स एव द्वायं भावात्मा विमर्शः ग्रुद्धे पारमार्थिकी ज्ञानिकये तच प्रकाणक्रपता ज्ञानं स्रते। जगिन्त्र स्विमादलं किया। तच निक्पितं कियाधिकारे

एव चानन्दश्रक्तिलादेवमाभाषयत्यमून्।
भावानिच्छावश्रादेवा किया निर्माष्टताच्य मेति॥
खपसंद्वारेऽपि।

द्रश्यं तथा घटपटाद्याकारजगदात्मना।
तिष्ठामेरिविमिच्छैव देतुकर्वक्रता किचेति॥
तिस्मिन् मतीदमसीति कार्यकारस्तापि या।
सायपेचाविद्यीनानां जडानां नीपपद्यते
दिति न्यायेन यता जडस न कारस्ता न वा अनीयरस्य चेतनस्यापि तसाचेन तेन जगद्गतजमस्त्रित्यादिभावविकारतन्तद्वेदिकियायद्वरूपेस स्वातुमिच्छोः स्वतन्त्रस्य भगवते। मदे-

श्वरखेकी तरोत्तरमुक्कृतसभावा किया विश्वकर्द्यलं वे व्यत इति। इक्कामाचेण अगिक्षकीणिमत्यच दृष्टाकोऽपि व्यष्टं निर्दिष्टः

योगिनामिप सदीजे विनेवेक्कावभेन यत्।
घटादि जायते तत्तत् स्थिरखार्थिकयाकरिमिति॥
यदि घटादिकं प्रति स्ट्राधेव परमार्थतः कारणं खात्तर्हि कथं योगीक्कामानेण घटादिजमा खात्। श्रधोच्येत श्रम्य एव स्ट्री-जादिजन्या घटाङ्करादयो योगीक्काजन्यास्वन्या एवेति तन्नापि बेध्यमे सामग्रीभेदात्तावत् कार्यभेद इति सर्वजनप्रसिद्धम्। ये तुवर्णयित्त ने।पादानं विना घटाद्युत्पत्तिरिति योगी विक्क्या परमाणून् खापारयन् सङ्गटयतीति तेऽपि बेध्यनीयाः। यदि परिदृष्टकार्यकारणभावविपर्ययो न सभ्येत तर्षि घटे स्ट्र-एडकार्यकारणभावविपर्ययो न सभ्येत तर्षि घटे स्ट्र-एडकार्यकारणभावविपर्ययो न सभ्येत तर्षा च योगीक्कासमनन्तरसञ्चातघटदेष्ठादिसभ्येवा दुःसमर्थ एव स्थात् चेतन एव त् तथा भाति भगवान् भूरिभगो महादेवा निय-यनुवर्त्तनो सङ्गनघनतरस्थातन्यु इति पचे न काचिदनुपपत्तिः। भत्यवाकं वसुगुप्ताचार्यैः

निर्पादानसभारमभित्तावेव तत्वते।
जगिवतं नमसासी कलासाध्याय प्रक्रिन दति॥
नमु प्रत्यगात्मनः परमेश्वराभित्रले संसारसम्बन्धः कथं भवेदिति चेत्तत्वोक्तमागमाधिकारे

एष प्रमाता मायात्थः यंशारी कमावत्थनः।

विद्यादिक्तापितैश्वर्थश्विद्वनी मुक्त उच्चत इति॥

ननु प्रमयस्य प्रमाचभिन्नले वन्धमुक्तयोः प्रमेषं प्रति की वि
भेषः श्रवाणुत्तरमुक्तं तत्त्वार्थमंग्रहाधिकारे

मेयं गाधारणं मुक्तः खात्माभेदेन मन्यते। मचेश्वरा यथावद्भः पुनरत्यन्तभेदवदिति॥ ननातानः परमेश्वरतं खाभाविकं चेन्नार्थः प्रत्यभिन्नाप्रार्थनया निह वीजमप्रत्यभिज्ञातं मित सहकारिसाकस्ये त्राङ्करं ने।त्या-दयति तसात् कसादाताप्रत्यभिज्ञाने निर्वन्ध इति चेद्चिते। प्रमु तावदिदं रच्छं दिविधा चार्यक्रिया वाच्चाङ्करादिका प्रमाद्यविश्रानित्रमत्कार्सारा प्रीत्यादिक्षा च तचाद्या प्रत्य-भिज्ञानं नापेचते दितीया तु तद्पेचत एव । इष्टाष्यस्मीयर इत्येवस्रूतचमत्कारसारा परापरसिद्धिसचणजीवात्मैकलमिन-त्रिभृतिक्पार्थिकियेति खक्पप्रत्यभिज्ञानमपेचणीयम्।ननु प्रमा-हृवित्रान्तिसारार्थिकिया प्रत्यभिज्ञानेन विना दृष्टा सती तसिन् दृष्टिति क दृष्टम्। श्रवी चाते नायकगुणगणसंश्रवणप्रदृद्धानुरागा काचन कामिनी मदनविज्ञला विर्द्धक्रेज्यसम्माना मदनले-खावसम्बनेन स्वावस्थानिवेदनानि विधन्ते तथा वेगान्तिक्वट-मटत्यपि तस्मिन्नवलेाकितेऽपि तदवले।कर्म तदीयगुणपराम-र्शाभावे जनसाधारणलं प्राप्ते इदयङ्गमभावं न सभते। यदा तु मूर्त्तिवचनात्त्रदीयगुणपरामधं करोति तदा तत्वणमेव पूर्ण-भावसळीति। एवं खात्मनि विश्वेश्वरात्मना भारमानेऽपि तन्नि-भीमनं तदीयगुणपरामर्पविरहसमये पूर्षं भावं न समादयति

यदा तु गुरुवचनादिना सर्व्यज्ञत सर्व्यकर्तत्वादिखचणपरमेश्व-रोत्कर्षपरामर्श्वी जायते तदा तत्वणमेव पूर्णात्मतासाभः। तदुकं चतुर्थे विमर्शे

तैसीर खुपयाचिते हपनतस्त स्थाः स्थितोऽष्य निके कानो स्थान प्रवमपरिज्ञाता न रन्तुं यथा। स्थानस्थेष तथानपे चित्रगुषः स्वात्मापि विश्वेश्वरी नैवायं निजवे भवाय तदियं तत्र त्यभिज्ञोदिता दति॥ श्वभिनवगुप्तादिभिराचार्थे विहितप्रतानोऽपि श्रथमर्थः संग्रहमु-पक्रममाणे रस्नाभिर्विस्तरभिया न प्रतानित दति सर्थे भिवम्॥ दति सर्थे दर्भनसङ्ग हे प्रत्यभिज्ञादर्भनम॥

त्रपरे माद्येयराः परमेश्वरतादाक्यवादिने।ऽपि पिण्डस्थैर्ये सर्व्वाभिमता जीवन्युक्तिः सेत्यतीत्यास्त्राय पिण्डस्थैर्यो।पायं पारदादिपदवेदनीयं रसमेव सङ्गिरनो रसस्य पारदलं संसार-परपारप्रापणदेतुलेन । तद्कम्

संसारस्य परं पारं दत्तेऽसे। पारदः स्वत द्रति। रमार्खवेऽपि

पारदो गदितो यस्मात् पराधै साधकोत्तमैः।
सुत्रोऽयं मत्ममो देवि मम प्रत्यक्रसमावः।
मम देवरमा यस्माद्रमस्तेनायमुख्यते दति॥
प्रकारान्तरेणापि जीवन्मुत्तियुक्तै। नेयं वाचे। युक्तियुक्तिमतीति

चेत्र षट्खिप दर्शनेषु देखपाताननारं मुक्तेककतया तत्र विश्वा-षानुपपत्था निर्विचिकित्सप्रवृत्तोरनुपपत्तेः। तद्युकं ते व षड्दर्शनेऽपि मुक्तिस्त दर्शिता पिण्डपातने। करामस्कवत्सापि प्रत्यचा नीपसभ्यते।

तस्नात्तं रचयेत्यिण्डं रमेश्वेव रमायनैरिति॥ गोविन्दभगवत्पादाचार्थेरिप

इति धनप्ररोरभागानाला नित्यान् सदैव यतनीयम्।
मुक्ती सा च ज्ञानात् तचाम्यासात् स च स्थिरे देहे इति।
ननु विनयरतया दृष्यमानस्य देहस्य कथं नित्यलमवमीयतः
इति चेनीवं मंसाः वाट्कीधिकस्य प्ररीरस्थानित्यले रमाभकपदाभिस्य प्ररगीरीस्टिजातस्य नित्यले। पपत्तेः। तथाच रसइदये

ये चात्यक्रमरीरा इरगै।रीस्टिजान्तरं प्राप्ताः वन्द्यासे रमसिद्धा मन्त्रगणः किस्तरो येषामिति। तस्माच्जीवन्मुकिं समीहमानेन योगिना प्रथमं दिखतनुर्विधेया इरगै।रीस्टिसंयोगजनितलञ्च रमस्य इरजलेनाभ्रकस्य गै।री-सम्भवलेन तत्त्तदात्मकलमुक्तम्

श्रम्भकस्यव वीजन्तु मम वीजन्तु पारदः।
श्रमधोर्मेसनं देवि स्त्युदारिद्यनाश्रममिति॥
श्रात्यस्यमिदमुत्र्यते देवदेत्यमुनिमानवादिषु बद्दवी रससामश्राद्यं देदमाश्रिय जीवन्युक्तिमाश्रिताः श्रूयन्ते रसेश्वरिमद्वानो

देवाः केचिकाहेशाद्या देखाः काव्यपुरःसराः ।
मुनयो बालखिल्याद्या नृपाः सेामेश्वरादयः ।
गाविन्दभगवत्पादाचार्यो गाविन्दनायकः ।
चर्वटिः कपिल्लो व्याखिः कापालिः कन्दलायनः ।
एतेऽन्ये बहवः सिद्धा जीवसुकास्वरन्ति हि ।
तनु रसमयोमाय तदात्मक कथाचणा दति ॥
श्रयमेवासार्थः परमेश्वरेण परमेश्वरीं प्रति प्रपश्चितः

कर्मयोगेन देवेत्रि प्राप्यते पिण्डधारणम्।
रसञ्च पवनश्चेति कर्मयोगे। दिधा स्टतः॥
मृर्च्छितो हरति व्याधीन् स्तो जीवयति स्वयम्।
बद्धः खेचरतां कुर्याद्रसे। वायुञ्च भैरवीति॥
मृर्च्छितस्रक्पमणुक्तम्

नानावर्षी भवेत् स्रती विषय घनषापसम्। सचर्षं दृश्वते यस मूर्ष्कितं तं वदन्ति हि॥ श्राद्रं तथ घनतथ तेजी गीरवचापसम्। यस्तितानि न दृश्यन्ते तं विद्यान् स्तस्रतकिमिति॥ श्रान्य बद्धसङ्घमणभ्यधायि

भवतस सघुद्रावो तेजस्वी निर्मासी गुरः।
स्कोटनं पुनरावृत्ती बद्धस्तस्य सचणमिति॥
ननु दरगारीस्विसिद्धी पिष्डस्थैर्यमास्वातं पार्यते तिसिद्धिरेव कथमिति चेन्न श्रष्टादश्रमंस्कार्वश्रात्त्रदुपपत्तेः। तदुक्त
माचार्थैः

तस्य हि साधनविधा सिधयां प्रतिकर्मानम् प्रथमम्। त्रष्टादम मंस्कारा विज्ञातयाः प्रयक्षेनेति। तेच संस्कारा निक्षिताः

खेदन मईन मूर्च्छन खापन पातन निरोधनियमाय।
दीपन गगन गामप्रमाणमय जारणा पिधानम्॥
गर्भद्रुतिवाश्चाद्रुतिचारणसरागसारणाश्चैव।
कामणवेधा भचणमष्टादश्चधित रमकर्मेति॥
तत्प्रयस्य गोविन्दभगवत्पादाचार्यं सर्वज्ञरामेश्वरभद्टारकप्रस्तिभिः प्राचीनैराचार्य्येनिक्पित इति ग्रन्थभूयस्वभयादुदास्रते।

न च रसभाक्तं धातुवादार्थमेवेति मन्तयं देखवेधदारा मुक्ते-रेव परमप्रयोजनलात्। तद्कां रसार्थवे

स्रोहवेधस्तवा देव यह तां पर मी शितः।
तां देहवेध माचन्त्र येन स्थात् खेचरी गितः॥
यथा स्रोहे तथा देहे कर्त्तवः स्रतकः सता।
समानं कुहते देवि प्रत्ययं देहते प्रयोजयेदिति॥
पूर्वं लोहे परी चेत पश्चादेहे प्रयोजयेदिति॥

ननु यिचदानन्दात्मकपरतत्त्वस्पुरणादेव मुक्तिमिद्धी किमनेन दिव्यदेष्ट्यस्पादनप्रयाधेनेति चेत्तदेतद्वात्तं वार्त्तप्ररीराखाभे तदात्तीया त्रयोगात्। तदुकां रसष्ट्दये

गिसतानस्पविकस्पः सर्थाध्वविविचितिश्वदानन्दः। स्पुरिताऽप्यस्पुरिततनेाः कराति किं जन्तुवर्गस्थेति॥

यं जरया झर्झरितं कामश्वासादिदुःखिव बद्धाः योग्यं तं न समाधा प्रतिहत्बुद्धीन्द्रियप्रसरम्।।
वालः षो उप्रवर्षा विषयरमा खादल न्यटः परतः।
यातिविका वद्धाः मर्त्यः कयमा प्रयास्त्रिमिति॥
नन् जीवलं नाम संसारिलं ति दिपरीतलं मुक्तलं तयाच पर-स्परिव द्ध्योः कथमेकायतमल मुपपन्नं स्वादिति चेत्तदनुपपन्नं विकस्पानुपपत्तेः मुक्तिस्तावत् सर्वतीर्थक रमस्रता सा कि ज्ञेय-पदे निविष्ठते न वा चरमे प्रश्चिष्ठा स्वस्ता स्वात् प्रथमे न जीवनं वर्जनीयमजीवता ज्ञावलानुपपत्तेः। तदुक्तं रसेश्वरसिद्धान्ते

रसाक्ष मेयमार्गिको जीवमोचोऽस्यधामनाः।
प्रमाणान्तरवादेषु युक्तिभेदावसम्बिषु।
ज्ञानज्ञेयमिदं विद्धि सर्वमन्त्रेषु समातम्।
नाजीवन् ज्ञास्ति ज्ञेयं यदते।ऽस्येव जीवनमिति॥
न चेदमदृष्टचरमिति मन्त्रयं विष्णुखामिमतानुसारिभिः नृपश्वास्त्रश्रीरस्य नित्यले।पपादनात्। तदुक्तम् साकारसिद्धी

यचित्रियानिजाविन्यपूर्णानन्दैकविग्रहम्।
नृपञ्चात्यमहं वन्दे श्रीविष्णुखामिसमातमिति।।
नन्दोतत् सावयवं रूपवदवभासमानं नृकष्ठीरवाष्ट्रं सदिति न
सङ्गच्छत दत्यादिनाचेपपुरः सरं सनकादिप्रयाचं सहस्त्रीर्षा
पुरुष दत्यादिश्रुति तमह्नुतं बाखकमम्बुजेचणं चतुर्भुजं प्रज्ञानदाद्युदायुधमित्यादि पुराण्णाचणेन प्रमाण्चयेण सिद्धं नृपञ्चाननाष्ट्रं कथमसत् द्यादिति। सदादीनि विशेषणानि गर्भश्रीका-

म्मिश्रैः विष्णुखामिचरणपरिषतामाः करणैः प्रतिपादितानि। तस्मादस्मदिष्टदेष्टनित्यत्वमत्यन्तादृष्टं न भवतीति पुरुषार्थका-मुकैः पुरुषैरेष्टश्यम्। श्वत एवाक्तम्

त्रायतमं विद्यानां मूलं धर्मार्थकाममोत्त्राणाम्। त्रेयः परं किमन्यक्करीरमजरामरं विद्यायैकमिति। त्राजरामरीकरणसमर्थस रमेन्द्र एव तदाइ

एकोऽमा रयराजः बरीरमजरामरं कुरुत इति। किं वर्ष्यते रयस्य माद्याव्यं दर्शनसार्धनादिनापि मद्दत्पासं भ-वति। तदुक्तं रसार्थवे

दर्शनात् सर्धनात्तस्य भचणात् स्नरणादिष ।
पूजनाद्रसदानाच दृश्चते विश्वधं फलम् ॥
केदारादीनि लिङ्गानि पृथियां यानि कानिचित्।
तानि दृष्टा तु यत्पुष्यं तत्पुष्यं रसदर्भनादित्यादिना ॥
श्वन्यचापि

काम्यादिसर्वेलिक्नेभ्या रसिलक्नार्चनं मिविमिति। प्राप्यते येन तिलक्नं भागाराज्यास्तामरिमिति। रसिनन्दायाः प्रत्यवायाऽपि दर्भितः

प्रमादाद्र मिन्दायाः श्रुतावेनं सारेत् सुधीः।
द्राक् त्यजेन्निन्दकं नित्यं निन्दया पूरिताग्र भिनित॥
तस्मादसादुक्तया रीत्या दिव्यं देषं मन्याद्य वागान्यामवन्नात्
परतन्ते दृष्टे पुरुषार्थप्राप्तिर्भवति। तदा

भृयुगमध्यगतं यत् प्रिखिविद्युत्सूर्यवक्तगद्गासि ।

केषाश्चित्पुष्यदृशामुन्नीसित चिनायं ज्योतिः।
परमानन्दैकरमं परमं ज्योतिः स्वभावमविक स्पम्।
विगसितमक सक्षेत्रं श्वेयं शान्तं स्वमंवेद्यम्।
तिस्राञ्चाधाय मनः स्कुरदेखिलं चिनायं जगत् पश्चम्।
उत्सन्नकर्मबन्धा ब्रह्मलिमहैव चान्नोतीति।

**ग्रु**ति **स** 

रसे। वै सः रसं होवायं सब्धानन्दीभवतीति। तदित्यं भवेदन्यदुः सभरतरणोपाया रस एवेति सिद्धम्। तथाच रसस्य परत्रद्वाणा साम्यमिति प्रतिपादकः स्रोकः

यः खात् प्रावरणाविमे। चनिधयां साध्यः प्रक्रत्या पुनः
सम्पन्ना सक्ते न दीव्यति परं वैश्वानरे जायति।
जाता यद्यपरं न वेदयति च खंस्मात् खयं द्यातते
था ब्रह्मीव स दैन्यमं स्थितभयात् पायादसा पारद द्रति॥
दति सर्व्यदर्भनमं ग्रहे रसेश्वरदर्भनम्॥

इ ख ख निखि ख प्रेचावित्र मर्गप्रतिकू ख वेदनीयतया निखि-खात्म भंवेदनिष द्वं दुः खं जिहासंस द्वानीपायं जिज्ञासः पर-मेश्वरसाचात्कारमुपायमाक खयति

यदा चर्मावदाकाश्चं वेष्टयन्ती ह मानवाः।
तदा शिवमविश्वाय दुःखखान्ते। भविष्यति।
दायादिव चन निचयप्रामाण्यात्। परमेश्वर बाचात्कार श्व श्रवणमननभावनाभिकीवनीयः। यदा ह

त्रागमेनानुमानेन ध्यानाभ्यासबस्रेन च। चिधा प्रकल्पयन् प्रज्ञां लभते यागमुत्रममिति। तच मननमनुमानाधीनं त्रनुमानञ्च व्यातिज्ञानाधीनं व्याति-ज्ञानञ्च पदार्थविवेकसापेचम्। त्रतः पदार्थवट्कम् त्रथाता धमें वाखासाम द्वादिकायां दम्म च स्था क पमचेण भग-वता खवाखापि तचाक्रिकदयात्मके प्रथमेऽधाये समवेताभेष-पदार्थकथनमकारि। तत्रापि प्रथमाक्रिके जातिमिक्रिएणं दि-तीयाक्रिके जातिविशेषयार्निक्पणम्। श्राक्रिकदययुक्ते दितीये-थाये द्रवानिक्षणं तचापि प्रथमाक्तिके भूतविशेषण अचणं दि-तीये दिकाखप्रतिपादनम्। श्राक्रिकदययुक्ते हतीये श्रात्मान्तः-करणसचणं तचायात्मसचणं प्रथमे दितीये श्रनः करणसचणम् त्राक्तिकदययुक्ते चतुर्थे जरीरतदुपयोगिविवेचनं तचापि प्रथमे तद्पयोगिविवेचनं दितीये ग्ररीरविवेचनम्। त्राक्तिकद्यवित पञ्चमे कर्मप्रतिपादनं तचापि प्रथमे ग्रारीरसमन्धिकर्माचनन दितीये मानसकर्याचिन्तनम्। श्राक्रिकदयशालिनि षष्ठे श्रीत-धर्मानिक्पणं तचापि प्रथमे दानप्रतिग्रहधर्मविवेकः दितीये चातुरात्रस्योचितधर्मानिरूपणम्। तथाविधे सप्तमे गुणसमवा-यप्रतिपादमं तचापि प्रथमे बुद्धिनिर्पेचगुखप्रतिपादनं दितीये तसापेचगुणप्रतिपादमं समवायप्रतिपादमञ्च। श्रष्टमे निर्विक-च्यक्सविक च्यकप्रत्य चप्रमाण चिन्तनम्। नवमे बुद्धिविशेषप्रति-पादनम्। दशमे श्रनुमानभेदप्रतिपादनम्। तत्र उद्देशी सचर् परीचा चेति चिविधास प्रास्त्रस प्रदक्तिः। मनु विभागा-

पेचया चातुर्विध्ये वक्तये कथं चैविध्यमुक्तमिति चेमीवं मंखाः विभागस्य विश्वेषाद्वेश्व एवामाभावात्। तत्र द्रव्यगुणकर्मासान न्यविश्रेषसमवाया भावा इति षडेव ते पदार्था इत्युद्देशः। किमच क्रमनियमे कार्णम् उच्यते समस्पदार्थायतमलेन प्रधानस्य द्रव्यस प्रथममुद्देशः श्रमनारं गुणवापाधिना सकसद्रव्यव्तेर्ग्-णस्य तदनु सामान्यवत्त्वसाम्यात् कर्माणः पञ्चात्तत्त्रितस्य सामान्यस्य तदनन्तरं समवायाधिकरणस्य विशेषस्य त्रन्ते त्रव-श्चिष्टस्य समवायस्थेति क्रमनियमः। ननु षडेव पदार्था इति कथं कथ्यते त्रभावस्थापि सद्भावादिति चेकीवं वेश्वः मञर्थानुह्मिख-तधीविषयतया भावरूपतया षडेवेति विविचतलात् तथापि कथं षडेवेति नियम उपपद्यते विकल्पानुपपत्तेः तथाहि नियमय-वक्के द्यं प्रमितं न वा प्रमितले कयं निषेध: श्रप्रमितले कथ-मारां निष्ठ किञ्चत् प्रेचावान् मूर्षिकविषाणं प्रतिषेड्धं यतते ततञ्चानुपपत्तेनी नियम इति चेनीवं भाषिष्ठाः सप्तमतया प्रमिते श्रत्थकारादी भावलख भावतया प्रमिते प्रक्रिसङ्खादी सप्तम-लख च निषेधादिति कृतं विखरेण।

तच द्रवादिचितयस द्रव्यवादिर्जातिर्संचणम्। द्रव्यवं नाम गगणारविन्द्रसमवेतवे सति नित्यगन्धासमवेतम्। गुणवं नाम समवायिकारणासमवायिकारणभिन्नसमवेतसत्तासाचा-द्वाप्यजातिः। कर्मवं नाम नित्यसमवेतवस्वितसत्तासाचाद्वा-प्यजातिः। सामान्यन्तु प्रध्यंसप्रतियोगित्वरहितमनेकसमवेतम्। विशेषा नामान्यान्याभावविरोधिसामान्यरहितः समवेतः। समवायसु समवायरहितः सम्बन्ध रूति वर्षां सहजानि यव-स्थितानि ।

द्रयं नवविधं पृथियप्तेजीवायाकाप्रकासदिगात्ममना-चीति। तच पृथियादिचतुष्टयस पृथिवीतादिजातिर्संचथम्। पृचिवीलं नाम पाकजक्पसमानाधिकर्षद्रव्यतसाचाद्वाय-जाति:। अधं नाम चरित्सागर्यमवेतले चति चलित्रयमवेतं यामान्यम्। तेजस्वं नाम चन्द्रचामीकर्यमवेतले यति ज्यसनय-मवेतं सामान्यम्। वायुलं नाम लगिन्द्रियसमवेतद्रधालसाचाद्या-पत्राति:। त्राकाशकाखदिशामेकैकलादपरजात्यभावे पारि-भाषिकाश्विसः यंश्वा भविन श्वाकाशः कासी दिगिति। यंथा-गाजन्यजम्यविश्रेषगुणसमानाधिकर्णविश्रेषाधिकर्णमाकाश्रम्। विभुले यति दिगयमवेतपरलायमवाधिकारणाधिकरणः कासः। . चका जले सत्य विशेषगुणा महती दिक्। त्रात्म मने गेरात्म ल-मनस्ते। त्रात्मालं नाम त्रमूर्त्तसमवेतद्रवातापरजातिः। मनस्तं नाम द्रयमनवायिकारणतरिकताषुषमवेतद्रयतापरजातिः। इपर्यगन्धसार्यमञ्जापरिमाणपृथक्षमंथागविभागपर्वापर्व-मुद्धिसुखदुः खेष्का देषप्रयतास कण्डाकाः सप्तदम पमन्द्रमम्-चिताः गुरुलद्रवलकेष्ठमंस्काराष्ट्रध्यम्दाः सप्तेवेत्येवं चतुर्विग्र-तिर्गुषाः। तत्र इपादिबद्धानानां इपतादिजातिर्श्वषम्। रूपलं नाम नीखममवेतगुणलापरजातिः। यनया दिशा जि-ष्टानां खचणानि द्रष्टयानि । कर्च पञ्चविश्वम् उत्सेपणावचे-पणाकुञ्चनप्रसारणगमनभेदात्। अमखरेचनादीनां गमन एयान्तर्भावः। उत्येपणादीनामुत्येपणवादिजातिर्बचणम्। तच जत्येपणं नाम जर्द्धदेशसंयोगासमवायिकारणप्रमेयसमवेतक-स्रांवापरजातिः। एवमवचेपणादीनां खचणं कर्त्त्र्यम्। सा-मान्यं दिविधं परमपरञ्च परं सत्ता द्रव्यगुणसमवेता गुणक-स्रांसमवेता वा अपरं द्रव्यवादि तस्रचणं प्रागेवेक्तिम्। विशे-पाणामनन्तवात् समवायस्य चैकलादिभागा न सम्भवति तस्र-चणञ्च प्रागेवावादि।

दिले च पाकजात्यसी विभागे च विभागजे।

यस न स्विता बुद्धिसं वै वैभेषिकं विद्रिति

श्राभाणकस्य सद्भावात् दिलाद्युत्पित्तप्रकारः प्रदर्भते। तच प्रय
मिन्द्रियार्थमिक्षकं सामादेकलसामान्यज्ञानं तताऽपेचाबुद्धिः

तता दिलोत्पित्तसता दिलसामान्यज्ञानं तसाद्दिलगुणज्ञानं

ततः संस्कारः। तदाइ

श्रादाविन्द्रियमिकार्षं घटनादेकलमामान्यधी-रेकले। भयगे। चरा मित्रतो दिलं तते। जायते। दिललप्रमितिस्रतोऽनु परतो दिलप्रमानन्तरं दे द्रखे दित घोरियं निगदिता दिले। द्यप्रक्रियेति॥ दिलादेरपेचाबुद्धिजन्यले किं प्रमाणम् श्रवाञ्चराचार्थाः श्रपे-चाबुद्धिदिलादेक्तपादिका भवितुमर्दति व्यञ्चकलानुपपत्ती। तेनानुविधीयमानलात् श्रब्दं प्रति संयोगवदिति। वयन्तु ब्रूमः दिलादिकमेकलद्यविषयानित्यबुद्धित्यञ्चं न भवित श्रनेका-श्रितगुण्लात् प्रथक्कादिवदिति। निरुक्तिकमो निरूपते श्रपेचाबुद्धित एकलसामान्यज्ञानस्य दिलोत्पक्तिसमकासं निरुक्तिः श्रपेचाबुद्धेदिलसामान्यज्ञानात् दिलगुष्वबुद्धिसमसमयं दिलस्यापेचाबुद्धिनिरुक्तेद्र्यबुद्धिसम-कासं गुणबुद्धेः द्रय्यबुद्धितः संस्कारोत्पक्तिसमकासं द्रय्यबुद्धे-स्वदनन्तरं संस्कारादिति । तथाच संग्रह्भोकाः

त्रादावपेचामुद्धा हि नम्बेदेकलजातिधीः।
दिलोदयसमं पयात् सा च तच्चातिमुद्धितः।
दिलाखगुणधीकाचे तता दिलं निवर्त्तते।
त्रिथेचामुद्धिनामेन द्रयधीजयाकाखतः।
गुणमुद्धिद्रयमुद्धा संस्कारात्पत्तिकाखतः।
द्रयमुद्धिय संस्कारादिति नामक्रमा मत इति॥

बुद्धेर्बुद्धान्तरिवनाम्यते संस्कारिवनाम्यते च प्रमाणं विवादा-ध्यासितानि ज्ञानानि उत्तरोत्तरकार्य्यविनाम्यानि चिणकिवि-भुविभेषगुणलात् मञ्दवत्। द्रव्यारभक्षकसंयोगप्रतिद्वन्दिविभा-गजनककम्बेसमकासमेकत्रसमान्यचिन्तया भाग्रयनिष्ठत्तेरेव दिल्लिष्टित्तः कर्म्यसमकासमपेचाबुद्धिचिन्तनादुभाभ्यामिति सङ्कोपः।

श्रपेचामुद्धिर्नाम विनाधकविनाधप्रतियोगिनी मुद्धिरिति बेद्धियम्।

त्रय द्वाणुकनायमारभ्य कितिभः चणैः पुनरन्यद् द्वाणुक-मृत्यद्य रूपादिमद्भवतीति जिज्ञासायामृत्यत्तिप्रकारः कथ्यते। नादनादिक्रमेण द्वाणुकनात्रः नष्टे द्वाणुके परमाणावित्रसंयागात् श्यामादीनां निव्यत्तिः निव्यत्तेषु श्यामादिषु पुनरत्यसादिम्न संयोगाद्रकादीनामुत्पत्तिः जत्पत्तेषु रकादिषु श्रदृष्टवदात्मसं-योगात् परमाणा द्रव्यारम्भणाय किया तथा पूर्वदेशादिभागः विभागेन पूर्वदेशसंयोगनिव्यत्तिः तिसिन्निवृत्ते परमाखन्तरेण संयोगात्पत्तिः संयुक्ताभ्यां परमाणुभ्यां द्वाणुकारमः श्रारभे द्वाणुके कारणगुणादिभ्यः कार्यगुणादीनां रूपादीनामृत्पत्ति-रिति यथाक्रमं नवचणाः । दश्रचणादिप्रकारान्तरं विस्तर-भयान्तेषु प्रतन्यते । इत्यं पीजुपाकप्रक्रिया । पिठरपाकप्रक्रिया तु नैयायिकधीसमाता ।

विभागजिवभागा दिविधः कारणमात्रविभागजः कारणाकारणविभागजञ्च। तत्र प्रथमः कष्यते कार्यवाप्ते कारणे
कर्षात्पन्नं यदावयवान्तरादिभागं विधन्ते न तदाकाणादिदेगादिभागः। यदा लाकाणादिदेणादिभागः न तदावयवानारादितिष्यितिनियमः कर्षणा गगणविभागाकर्द्धलख द्रव्यारक्षकसंयोगविरोधिविभागारमाकलेन धूमख धूमध्यजवर्गेणेव
व्यभिचारानुपस्तभात् ततस्रावयवकर्षं श्रवयवान्तरादेव विभागं
करोति नाकाणादिदेणात् तस्रादिभागाद्रव्यारमाकसंयोगनिवृत्तिः ततः कारणाभावात् कार्याभाव दति न्यायादवयिनिवृत्तिः निवृत्तेऽवयविनि तत्कारणयोरवयवयोर्वर्त्तमाने।
विभागः कार्यविनाणविणिष्टं कालं खतन्तं वावयवमपेच्य सिकयस्यैवावयवस्य कार्यसंयुक्तादाकाणदेणादिभागमारभते न निक्रियस्य कारणाभावात्। दितीयसः इस्ते कर्षीत्यन्नमवयवा-

मारादिभागं कुर्वत् श्राकाशादिदेशेभी विभागानारभते ते कारणाकारणविभागाः कर्म यां दिशं प्रति कार्यारमाभिमुखं तामपेच्य कार्याकार्यविभागमारभते यथा एसाकाशविभागाच्य कार्याकार्यविभाग न चासी शरीरिक याकार्यसदा तस्य निष्क्रियतात् नापि एसकियाकार्यः व्यधिकरणस्य कर्मणी विभागकर्षतानुपपत्तेः श्रतः पारिश्रेष्यात् कारणाकारणविभागस्य कारणतमङ्गीकरणीयम्।

यदवादि ऋन्धकारादे। भावलं निषिध्यत इति तदसङ्गतं तच चतुर्ङ्काविवाद्सभावात् तथाहि द्रव्यं तम इति भाद्याः वेदान्तिनञ्च भणन्ति त्रारोपितं नीसक्पिमितं त्रीधराचार्याः त्रालोकज्ञानाभाव इति प्राभाकरैकदेशिन: त्रालोकाभावं इति नैयायिकादयः इति चेत्तच द्रव्यवपची न घटते विक-च्यानुपपत्तेः द्रयं भवदत्थकारं द्रयाद्यन्यतममन्यदा नाद्यः यचान्तर्भावे।ऽस्य तस्य यावन्ते। गुणासावहुणकलप्रमङ्गात् न च तमसे। द्रव्यविर्भाव इति साम्रातं निर्गुणस्य तस्य द्रव्यवास-भवेग द्रयानारतय सुतरामसभवात्। ननु तमासयामस-लेनोपसभ्यमानं तमः कथं निर्गृषं खादिति नीसं नभ इतिवत् भ्रान्तिरेवेह्यसं दृद्ध्वीवधया। त्रत एव नारोपितरूपं तमः श्रिधानप्रत्ययमन्तरेणारे।पाये।गात् वाञ्चाले।कसद्दकारिर-हितस्य चनुवा रूपारापे सामर्थानुपस्तभाच। न चायमचा-चुषः प्रत्ययः तदनुविधानस्थानन्यथासिद्धलात्। न च विधिप्र-त्ययवेष्यतायागा भावे दति मास्रतं प्रस्वयविनाशावधानादिषु यभिचारात्। त्रत एव नालेकिश्वानाभावः त्रभावस्य प्रतियोगिया चकेन्द्रियया श्वालिनयमेन मानसलप्रसङ्गात्। तस्मादालीकाभाव एव तमः न चाभावे भावधर्मा ध्यारोपो दुरपपादः
दुःखाभावे सुखलारे। पद्ध संयोगाभावे विभागलाभिमानस्य
च दृष्टलात्। नचालेकाभावस्य घटाश्वभाववद्रूपवदभावले
नालेकिसापेच च जुर्जन्यशानविषयलं स्थादित्येषितयं यद्य चे
यदपेचं च चुस्तदभावय चेऽपि तदपेचत दति न्यायेनालोक यसे
श्वालोकापेचाया त्रभावेन तदभावय चेऽपि तदपेचाया त्रभावात्। न चाधिकरणय चणावस्य स्थावः त्रभावप्रतीताविधकरच यद्द्याचे सम्बद्धाय स्थावन क्याद्द्या निष्टनः को लाइस दित
श्वास्त्रभ्यं प्रत्यचे न स्थादिति त्रप्रामाणिकं तव वचनं परम्।
तस्य स्थानस्य भगवान् कणादः प्रणिनाय स्च द्रव्य गुणकर्षान च चित्रभ्याय भगवान् कणादः प्रणिनाय स्च द्रव्य गुणकर्षान च चित्रभ्याय भगवान् कणादः प्रणिनाय स्च द्रव्य गुणकर्षान च चित्रभ्याय भगवान् कणादः प्रणिनाय स्च द्रव्य गुण-

त्रभावस्त निषेधमुखप्रमाणगस्यः सप्तमी निरूष्यते। स चासमवायते सत्यसमवायः संचेपतो दिविधः संसर्गाभावान्यो-न्याभावभेदात् संसर्गाभावोऽपि चिविधः प्राक्प्रध्वंसात्यन्ता-भावभेदात् तचानित्यो त्रनादितमः प्रागभावः उत्पत्तिमान् विनाशो प्रध्वंसः प्रतियोग्यात्रयोऽभावोऽत्यन्ताभावः त्रत्यन्ता-भावयतिरिक्तते सत्यनविधरभावे।न्योग्याभावः । नन्यन्योग्याभाव एवात्यन्ताभाव दति चेत् त्रहो राजमार्ग एव भ्रमः त्रन्योन्या-भावो हि तादात्यप्रतियोगिकः प्रतिषेधः यथा घटः पटात्मा न भवतीति यंगर्गप्रतियोगिकः प्रतिषेधीऽस्यन्ताभावः यथा वायो इत्यसम्बेशे नासीति। न चास्य पुरुषार्थीपयिकलं ना-सीत्यात्रद्वनीयं दुःखात्यन्तो च्छेदापरपर्याय निश्रेयसङ्पलेन परमपुरुषार्थलात्॥

द्रति सर्व्यदर्भनसंग्रहे श्रीसुकादर्भनम्॥

तत्त्वज्ञाना दुः खाळ नो च्छेद सच सं निः श्रेय सभावतीत समानतन्तेऽपि प्रतिपादितं तदा ह स्वकारः प्रमाषप्रमेयेळादि
तत्त्वज्ञाना स्त्रिश्रेय साधिगम दित । ददं न्याय शास्त्र स्थानं स्वनं
न्याय शास्त्र प्रशास्त्र स्वाय ग्रेय साध्य य साध्य य साध्य य साध्य स्वाय साम् तत्र प्रत्य स्वाय साम् सिक् सगवता गीत मेन प्रामाणादि पदार्थ गवक सचण निरूपणं विधाय दितीये वादादि सप्तपदार्थ सचणनिरूपणं कतम्। दितीयस्य प्रथमे मंत्र यपरीचणं प्रमाणचत्र ष्ट्या प्रामाण्य प्रदान राकरण स्व दितीये चर्यापन्यादेर न्तर्भाव निरूपण्य । दितीयस्य प्रथमे प्रवित्त देश प्रयमे प्रवित्त स्वाय प्रयमे प्रति स्वयार्थ परीचणं दितीये सुद्धि मनः परीचण्य । चतुर्थस्य प्रथमे प्रवित्त देश प्रयमे प्रवित्त स्वयः स्व

मानाधीना मेयसिद्धिरिति न्यायेन प्रमाणस्य प्रथममुद्देशे तदनुसारेण खचणस्य कथनीयतया प्रथमोद्दिष्टस्य प्रमाणस्य प्रथमं सचणं कथते। साधनात्रया यतिरिक्तले सित प्रमायाप्तं प्रमाणम् एवश्च प्रतितन्त्रसिद्धान्तसिद्धं परमेश्वरप्रामाण्यं संग्र-हीतं भवति यदचकथत् स्वचकारः मन्त्रायुर्वेदप्रामाण्यवच तत्प्रामाण्यमाप्तप्रामाण्यादिति। तथाच न्यायपारावारपारदृश्वा विश्वविख्यातकीर्त्तिर्यमाचार्थे। ऽपि कुसुमाञ्चली चतुर्थे स्ववके

मितिः सम्यक्परिक्कित्तसन्ता च प्रमाहता।
तदयोगयवक्केदः प्रामाण्यं गैतिमे मते दति।
साचात्कारिणि नित्ययोगिनि परदारानपेचिक्षते।
भूतार्थानुभवे निविष्टनिखिलप्रसाविवस्तक्रमः।
सेशादृष्टिनिमित्तदृष्टिविगमप्रभृष्टशक्कातुषः

शक्षानोषक खक्कि भिः किमपरै सम् प्रमाणं शिव इति ॥
तचतुर्विधं प्रस्यचानुमानोपमानशब्दभेदात्। प्रमेयं दादशप्रकारम् श्रात्मश्ररिन्द्रियार्थवृद्धिमनः प्रवृत्तिदेषप्रेत्राभावफ खदुःखापवर्गभेदात्। श्रनवधारणात्मकं ज्ञानं संश्रयः म चिविधः
साधारणधर्मासाधारणधर्मावप्रतिपत्ति खचणभेदात्। यमधिक्रस्य प्रवर्त्तने पुरुषा सत्प्रयोजनं तद्विविधं दृष्टादृष्टभेदात्।
स्याप्तिसंवेदनभू मिर्दृष्टान्तः स दिविधः साधम्प्रयवैधमर्यभेदात्।
प्रामाणिक लेना भ्युपगते। प्रद्यान्तः स चतुर्विधः सर्व्यतन्त्रप्रतितन्त्राधिकरणा भ्युपगमभेदात्। परार्थानुमानवाक्येकदेशे।ऽवयवः स पञ्चविधः प्रतिज्ञा हेत्रदा हरणे। पनयनिगमनभेदात्।
स्रायारोपे व्यापकारोपस्तर्कः स चैकाद्मविधः व्याघातात्माश्रयेतरेतराश्रयचकका श्रयानवस्था प्रतिविभ्यकस्य ना खा घवकस्य-

नागीरवास्यगापवादवैजात्यभेदात्। यथार्थानुभवपर्याया प्र-मितिर्निर्णयः स चतुर्विधः साचात्वत्यन्मित्यपमितिपाब्दीभे-दात्। तत्त्वनिर्णयफ्तः कथाविष्रेषे वादः। उभयसाधनवतीः विजिगीषुकथा जला:। खपचखापना हीन: कथाविश्वेषा वित-च्छा। कथा नाम वादिप्रतिवादिनोः पचप्रतिपचपरिग्रहः। त्रसाधको हेतुलेगाभिमतो हेलाभासः स पञ्चविधः सर्वाभ-चारविरुद्धप्रकरणसमसाध्यसमातीतकासभेदात्। प्रब्दावृत्ति-व्यत्ययेन प्रतिवेध हेतु उक् लं तिचिविधं श्रभिधानतात्पर्थी पचा-रवात्यवदित्तभेदात्। खवाघातकमुत्तरं जातिः मा चतुर्वि-श्वतिविधा साधमर्यवैधमर्थीत्कर्षापकर्षवर्ष्यावर्ष्यविक ल्पसाध्यप्रा-ध्रप्राप्तिप्रयङ्गप्रतिदृष्टानानुत्यत्तिसंशयप्रकरणाचेलथापत्तिवि-भेषापच्यपसञ्चान्पसञ्चिनित्यानित्यकार्ययमभेदात्। पराजय-निमित्तं निग्रहस्थानं तद्वाविंग्रतिप्रकारं प्रतिज्ञाहानिप्रतिज्ञा-मारप्रतिज्ञाविरोधप्रतिज्ञासञ्चासहेलनारार्थामारनिर्यकावि-ज्ञातार्थापार्थकाप्राप्तकाखन्युनाधिक पुनक्काननुभाषणाज्ञाना-प्रतिभाविचेपमतानु जापर्यं नुयो खोपेचण निरनुयो खानुयोगा-पिस्ट्रामा हेलाभासभेदात्। प्रत सर्वी नार्गणिकस्त विशेषस्त्र शास्त्रे विस्पष्टे।ऽपि विस्तरिभया न प्रस्तुयते।

ननु प्रमाणादिपदार्थवे । उपके प्रतिपाद्यमाने कथिमदं न्यायशास्त्रमिति व्यपदिस्वते सत्यं तथाष्ठसाधार्यो व्यपदेशा भवन्तीति न्यायेन न्यायस्य परार्थानुमानापरपर्यायस्य सकस-विद्यानुपादकतया सर्वकर्मानुष्ठानसाधनतया प्रधानलेन तथा ष्यपदेशो युज्यते । तथाभाणि सर्वज्ञेन सेाऽयं परमा न्यायः विप्रतिपन्नपुरुषप्रतिपादकलात् तथा प्रवित्तं हेत् लाचेति। पचि-ष्यस्वामिना च सेयमान्वीचिको विद्या प्रमाणादिभिः पदार्थैः प्रविभज्यमाना

प्रदीपः सर्वविद्यानामुपायः सर्वकर्माणाम्। त्राश्रय: सर्वधर्माणां विद्यादेशे परीचितेति। ननु तत्त्वज्ञानास्त्रः त्रेयसभावतीत्युकं तत्र किंतत्त्वज्ञानादनन्त-रमेव निःश्रेयसं समयते नेत्युचाते किन्तु तत्तवज्ञानाहुः खजना-प्रवृत्तिदेषिमिष्याज्ञानानामुत्तरोत्तराषाये तदनमराभाव इति। तत्र मिथाज्ञानं नामानातानि देचादावाताब्हुः तद-नुकू खेषु रागः तत्प्रतिकू खेषु देषः वस्तुतस्वात्मनः प्रतिकू सम-नुकू संवान किञ्चित् समित परस्परानुबन्धलाच रागादीनां मूढो रज्यति रक्तो मुद्धाति मूढः कुणति कुपिते मुद्धातीति ततसीदीं पे: प्रेरितः प्राणी प्रतिषिद्धानि भरीरेण हिंसासीया-दीन्याचरति वाचा अनृतादीनि मनसा परद्री हादीनि सेवं पापरूपा प्रवृत्तिर्धर्ममावहतीति। भरीरेण प्रभासानि दान-परपरिचाणादीनि वाचा हितमत्यादीनि मनमा ऋहिंमादीनि मेयं पुष्पक्षा प्रवृत्तिर्धर्मः। मेयमुभयी वृत्तिः ततः खानु-रूपं प्रश्रस्तं निन्दितं वा जना पुनः श्ररीरादेः प्राद्भावः तस्मिन् यति प्रतिकृत्ववेदनीयतया वायनात्मकं दुखं भवति त इमे मियाज्ञानादया दुःखान्ता त्रविच्छेदेन प्रवर्त्तमानाः संसारप्रब्दाची घटो जनवित्रविधरनुवर्त्तते। यदा कञ्चित् पुरु-

षधारेयः पुराक्ततस्रक्तपरिपाकवधादाचार्थोपदेधेन सर्व्यमिदं दुःखायतनं दुःखानुषक्रम् पर्यात तदा तस्य देयलेन बुध्यते ततस्य स्विवक्तं कमविद्यादि निवक्तं यितु मिक्कति तिस्वदृत्युपायस्य तत्तक्षानिमित कस्य चित्रसमिविद्याभिविभक्तं प्रमेयं भावयतः सम्यग्दर्धनपद्वेदनीयतया तत्तक्षानं जायते तत्तक्षानानिम्या-ज्ञानमपैति मिय्या ज्ञानापाये देषाः श्रपयान्ति देषापाये प्रदृक्तिरपैति प्रदृत्यपाये जन्मापैति जन्मापाये दुःखमत्यनं निवक्तंते सात्यन्ति निद्यक्तिरपवर्गः। निद्यक्तेरात्यन्तिकलं नाम निवक्तं सजातीयस्य पुनस्तवानुत्याद इति तथाच पारमधें स्वचं दुःखजन्मप्रदृत्तिदेषिमिय्या ज्ञानानामुक्तरे। क्तरापाये तद-नक्तराभावादपवर्ग इति।

मनु दुःखात्य नो च्छेदे । ऽपवर्ग इत्येतद् द्यापि कफो णिगुडायितं वर्त्तते तत्कथं सिद्धवत्कत्य व्यवच्चियत इति चेनीवं सर्वेषां
भो चवादिनामपवर्गद श्रायामात्य निकी दुः खनिष्ट त्ति र सीत्यखार्थस्य सर्व्यतम्त्र मिद्धान्त सिद्धतया घष्टापथलात् न च्यप्रकृतस्य
दुः संप्रत्यापद्यते इति कस्थित् प्रपद्यते तथा दि श्रात्योच्छेदो मोच इति माध्यमिकमते दुः खोच्छेदो ऽस्तीत्येतावन्तावद विवादम्। श्रय मन्येथाः श्ररीरादिवदात्मापि दुः खहेतुलादुच्छेद्य
इति तस्त्र सङ्गच्छते विकस्पानुपपत्तेः किमात्मा ज्ञानसन्तानो विविचितः तदिति रिक्तो वा प्रथमे न विप्रतिपत्तिः कः सन्वनुकूलमाचरित प्रतिकृत्यमाचरेत् दितीये तस्य नित्यले निष्टन्तिरश्रक्यविधानैव प्रवृत्यनुपपत्तिस्वाधिकं दूषणं न सन्तु कश्चित्

प्रेचावानात्मनसु कामाय मर्बे प्रियं भवतीति सर्व्वतः प्रिय-तमखातान: समुच्छेदाय प्रयतने सर्वेषि प्राणी मुक्त दति व्यव-हरति। ननु धर्मिनिटत्ती निर्मालज्ञानीद्या महोदय इति विज्ञानवादिवादे सामय्यभावः सामानाधिकरणानुपपत्तिस भावनाचतुष्ट्यं हि तस्य कार्णमभीष्टं तह चणभङ्गपचे स्थि-रैकाधारासमावात् खङ्गनाभ्यासादिवदनासादितप्रकर्षे न स्फुट-मभिज्ञानमभिजनयितुं प्रभवति मेापञ्चवस्य ज्ञानमन्तानस्य बद्धले निरूपञ्चवस्य च मुक्तले ये। बद्धः य एव मुक्त रति सामा-नाधिकरण्यं न सङ्गच्छते। त्रावरणमुक्तिर्मृकिरिति जैनजना-भिमते। पि मार्गे। न निर्गते। निर्गतः त्रकः भवान् पृष्टे। व्याचष्टां किमावरणं धर्माधर्मभान्तय इति चेत् इष्टमेव। त्रय देसमेवावरणं तथाच तिन्नवृत्ती पञ्चरानामस्य ग्रुकस्वेवात्मनः यततोर्ज्जगमनं मुक्तिरिति चेत्तदा वक्तव्यं किमयमात्मा मूर्त्ती अमूर्त्ती वा। प्रथमे निरवयवः सावयवा वा निरवयवले निर्-वयवा मूर्नः परमाणुरिति परमाणुषचणापन्या परमाणुधर्य-वदाताधर्माणामतीन्द्रियलं प्रमजेत्। सावयवले यत्सावयवं तद-नित्यमिति प्रतिबन्धवलेनानित्यलापन्ती क्रतप्रणामाक्रताभ्या-गमी निम्नतिबन्धी प्रवरेताम्। श्रमूर्त्तले गमनमनुपपन्नमेव चलनात्मिकायाः क्रियायाः मूर्त्तप्रतिबन्धात् पारतस्यं बन्धः खातच्यं मोच इति चार्वकपचेऽपि खातच्यं दुःखनिष्टित्तिश्चेद-विवाद ऐश्वर्थं चेत्सातिभयतया सदृचतया च प्रेचावतां नाभि-मतम्। प्रकृतिपुर्वान्यलखाती प्रकृत्युपर्मे पुरुवस्य खरूपेणा-

वस्त्रानं मुक्तिरिति बाङ्खास्त्रातिऽपि पचे दुःखोच्छेदे।ऽभ्यपेयते विवेक ज्ञानं पुरुषा अयं प्रक्रत्या अयं वेति एतावदविश्रयते तच पुरुवात्रयमिति न स्नियते पुरुवस्य कीटस्थात् स्वाननिरोधा-पातासापि प्रक्रत्याश्रयः श्रचेतनसात् तस्याः। किञ्च प्रक्रतिः प्रवृत्तिखभावा निवृत्तिखभावा वा त्राधे त्रनिर्भाचः खभा-वस्थानपायात् दितीये सम्प्रति संसारे।ऽस्तिमयात्। नित्यनि-रतिश्रयसुखाभियक्तिम्किरिति भद्दसर्वज्ञाद्यभिमतेऽपि दुः ख-निरुक्तिरिभमतेव परनु नित्यसुखं न प्रमाणपद्धतिमध्यासे। श्रुतिसाच प्रमाणमिति चेन्न योग्यानुपस्थिवाधिते तदनवका-बादवकाचे वा यावञ्जवेऽपि तथा भावप्रसङ्गात्। ननु सुखाभि-यिक्तर्मुक्तिरिति पर्च परित्यच्य दुःखनिवृक्तिरेव मुक्तिरिति खीकारः चीरं विद्यायारे।चकग्रसस्य मावीर्व्यनम्भवतीति चेत्तस्राटकपचपतितं लदच दत्युपेच्यते। सुखस्य मातित्रय-तया प्रत्यचतया बद्धप्रत्यनीकाकान्ततया साधनप्रार्थनापरि-क्किष्टतया च दुःखाविनाभूतलेन विषानुषक्रमधुवत् दुःखप-चिनचेपात्। नन्वेकमनुषन्धित्सतोऽपरं प्रच्यवते इति न्यायेन दु:खवत् सुखिमित्युच्छियत इति त्रकाम्गेऽयं पच इति चेनीवं मंखाः सुखसम्पादने दुःखसाधनबाङच्यानुषङ्गनियमेन तप्ता-य:पिण्डे तपनीयबुद्धा प्रवर्त्तमानेन साम्यापातात् तथा हि न्यायोपार्क्जितेषु विषयेषु कियनाः सुखखद्याताः कियन्ति दुःख-द्दिनानि श्रन्यायापार्क्जितेषु तु यद्भविखति तन्मनशापि चि-म्तथितुं न प्रकासित्येतत् खानुभवमप्रच्छादयन्तः सन्तो विदां- कुर्वन्तु विदांवरा भवनाः । तस्रात् परिशेषात् परमेश्वरानु-यद्यशास्त्र्वणादिक्रमेणात्मतत्त्वसाचात्कारवतः पुरुषधारेयस्य दुःखनिटन्तिरात्यन्तिकी निःश्रेयसमिति निरवद्यम् ।

नन्दीयर्गद्भावे किं प्रमाणं प्रत्यचमनुमानमागमा वा न तावदच प्रत्यचं क्रमते रूपादिर हितलेनाती न्द्रियलात् नायन्-मानं तद्वाप्ति खिङ्गाभावात् नागमः विक स्थास इलात् किं नि-त्योऽवगमयत्यनित्यो वा। त्राचे त्रपिद्धान्तापातः दितीये परस्परात्रवापातः। उपमानादिकमभक्यभद्भं नियतविषयलात्। तसादीयरः प्रपविषाणायते इति चेत्तदेतस चतुर्चेतसां चेतिम चमत्कारमाविष्करोति। विवादासादं नगसागरादिकं . संकर्द्धनं कार्य्यवात् कुमावत्। न चायमसिद्धी हेतुः सावयवलेन तस्य सुसाधनलात्। ननु किमिदं सावयवलं श्रवयवसंयोगिलं श्रवयवसमवायिलं वा नाद्यः गगनादी यभिचारात् न दितीयः तन्तुलादावनैकान्यात्। तस्रादनुपपन्नमिति चेनीवं वादीः समवेतद्रव्यलं सावयवलिमिति निरुक्तेर्वकुं प्रकालात्। श्रवान्त-रमक्तेन वा कार्यंतानुमानस्य सुकरतात्। नापि विक्द्वी हेतुः साध्यविपर्यययाप्तरभावात् नायनैकान्तिकः पचादन्यच वक्तेरदर्भगात् नापि कासात्ययोपदिष्टः बाधकानुपस्तमात् नापि सत्प्रतिपचः प्रतिभटादर्भनात् । ननु नगादिकमकर्द्धकं गरीराजन्यलात् गगणवदिति चेन्नैतत् परीचाचममीच्यते महि कठारकण्ठीरवस्य कुरङ्गणावः प्रतिभटा भवति त्रजन्यलस्वैव समर्थतया प्ररीर्विप्रेषणवैयर्थात। तर्द्धांजन्यलमेव साधनमिति

चेक्नासिद्धेः नापि सेापाधिकतमञ्जाक सङ्गाङ्करः सक्तावो त्रनुकूल तर्कसभावात् यद्ययमकर्द्धकः स्थात् कार्यमिषि न स्थादि स
जगित नास्येव तत्कार्यं नाम यत्कारक चक्रमवधीर्यात्मानमासाद येदि खोतद्विवादम्। तच सर्वे कर्द्धविमेषोप सितमर्यादं
कर्द्धतं चेतरकारकामयो ज्यात्मे सित सक्तकारक प्रयोक्तृत्वसच्चां ज्ञानिकोषी प्रयक्षाधारत्मम्। एवस्च कर्द्ध्या द्यन्ते सदुप स्तिसमस्तकारक व्याद्यनावकारणक कार्ये। त्याद प्रसङ्ग इति स्थूलः
प्रमादः। तथा निरद्धि मङ्गरिक क्रिये॥।

त्रनुकू सेन तर्केण मनाथे मित माधने।

साध्ययापकताभङ्गात् पचे ने।पाधिसस्मव दति॥

यदीश्वरः कत्ती खात्तर्षि शरीरी खादित्यादिप्रतिकूलतर्कजातं

जानकीति चेदीश्वरिसद्धिसिद्धिश्यां व्याघातात्। तदुदितमुदयनेन

श्रागमादेः प्रमाणले बाधनादनिषेधनम्। श्राभाषले तु पैव खादाश्रयापिद्धिरद्धतेति॥ न च विशेषविरोधः श्रकाशद्धः श्रातलाश्रातलविकल्पपराहतः खात्।

तदेतत् परमेश्वरस्य जगित्वर्माणे प्रवृक्तिः किमधा स्वार्धा परार्था वा त्राचेऽपीष्टप्राष्ट्रार्था त्रनिष्टपरिचारार्था वा नाद्यः त्रवाप्तमकस्वकामस्य तदनुपपक्तेः त्रतएव न दितीयः । दितीये प्रवृक्त्यनुपपक्तिः कः स्वसु परार्थं प्रवर्त्तमानं प्रेचावानित्याच-चीत। त्रथ कर्णया प्रवृक्त्यपपित्तिरित्याचचीत कश्चित्तं प्रत्या-चचीत तर्षि सर्वान् प्राणिनः सुखिन एव स्रजेदीश्वरः न

दुःखग्रवसान् कर्षाविरोधात् खार्धमनपेच्य परदुःखप्रहा-योच्छा हि कार्र्यं तसादीयरस्य जगत्मर्जनं न युज्यते। तदुक्रं भट्टाचार्यैः

प्रयोजनमनुद्धिः न मन्दो हि प्रवर्णते।

जगचास्रजतस्य किं नाम न छतं भवेदिति।।

नास्तिकिशिरोमणे तावदीर्याकषायिते चनुषी निमीच्य परिभावयत् भवान् कदण्या प्रदित्तरस्येव न च निमर्गतः सुखमयसर्गप्रसङ्गः सुज्यप्राणिष्ठतसुक्ततदुष्कृतपरिपाकविशेषादेषस्थापपन्तेः न च खातच्यभङ्गः श्रद्धनीयः खाङ्मं खव्यवधायकं न
भवतीति न्यायेन प्रत्युत तिर्मर्वादात् एक एव दद्रो न दितीयाय तस्येदत्यादिरागमस्तच प्रमाणम्। यद्येवं तिर्दे परस्पराप्रयवाधव्यधिं समाधत्सेति चेत् तस्यानुत्यानात् किमुत्यन्ता
परस्परात्रयः श्रद्धाते श्रती वा। नाद्यः प्रागमस्येश्वराधीनोत्यत्तिकतेऽपि परमेश्वरस्य नित्यतेनोत्पन्तेरनुपपन्तेः नापि श्रती
परमेश्वरस्य श्रागमाधीनश्वतिकतेऽपि तस्यान्यतेऽवगमात् नापि
तद्नित्यत्वश्रते। श्रागमानित्यतस्य तीवादिधर्योपेतलादिनासुगमलात्।

तसासिर्वर्त्तकधर्यानुष्ठानवणादी खरप्रसाद सिद्धाविभमतेष्ट-सिद्धिरिति सर्व्यमवदातम्॥

दित सर्वेदर्भनसंग्रहे त्रचपाददर्भनम्।।

ननु धर्मानुष्टानवशादिभमतधर्मसिद्धिरिति जेगीयते भ-वता। तत्र धर्माः किंखचणकः किंप्रमाणक इति चेत् उच्यत श्रृयतामवधानेन श्रस्थ प्रश्नस्थ प्रतिवचनं प्राच्यां भीमांसायां प्रादर्भि जैमिनिना मुनिना। सा हि मीमांसा दादणलचणी तत्र प्रथमेऽध्याये विध्यर्थवाद मन्त्रसातिनामधेयार्थक स प्रब्दराग्रेः प्रामाण्यम् । दितीये कर्मभेदोपोद्वातप्रमाणापवादप्रयोगभेद-क्पेर्र्थः। हतीये श्रुतिसिङ्गवाक्यादिविरोधप्रतिपत्तिकमी-नार्भाधीतवद्वप्रधानीपकार्कप्रयाजादियाजमानिक्तनम्। चतुर्थे प्रधानप्रयोजकलाप्रधानप्रयोजकलजू इपर्णतादिफ खरा-जस्रयगतजघन्याङ्गाचयूतादिचिन्ता। पञ्चमे श्रुत्यादिकम तदि-शेषरुद्धावर्द्धनप्रावस्यदै। बेस्यचिना। षष्ठे त्रधिकारितद्धर्माद्रय-प्रतिनिध्यर्थकोपनप्रायस्थित्तसंबदेयविक्रिविचारः। सप्तमे प्रत्य-चावचनातिदेशेषु नामिंजङ्गातिदेशविचारः। त्रष्टमे स्पष्टास-ष्ट्रप्रवस्तिकातिदेशापवादिवचारः। नवमे जदविचारारसा सामाचमन्त्रोद्दतत्रायङ्गागतविचारः। दश्रमे वाधहेतुदारली-पविस्तारबाधकारणकार्य्येकलयशादिसामप्रकीर्णनञर्घविचारः। एकाद्भे तन्त्रोपोद्घाततन्त्रावापतन्त्रप्रपञ्चनावापप्रपञ्चनिक्त-मानि। दादशे प्रमङ्गतन्त्रनिर्णयसमुखयविक स्पविचारः।

तत्राधातो धर्माजिज्ञासेति प्रथममधिकरणं पूर्वमीमांसार-स्नोपपादनपरम्। श्रधिकरणञ्च पञ्चावयवमाचचते परीचकाः। ते च पञ्चावयवाः विषयसंश्रयपूर्वपचिसद्धान्तसङ्गतिरूपाः। तत्राचार्यमतानुसारेणाधिकणं निरूपते। खाधायोऽध्येतय इत्येतदाकां विषयः। चोदनालचणे। धर्मा द्यारभाना-हार्थे च दर्शनादिह्येतदन्तं जैमिनीयं धर्मशास्त्रमनारभ्यमारभ्यं वेति सन्देशः। त्रथ्ययमविधेरदृष्टार्थदृष्टार्थवाभ्यां तचानारभ्य-मिति पूर्वः पत्तः । श्रथयनविधेरर्थाववेषधत्तत्रणदृष्टफलकला-नुपपत्तरेर्थाववे।धार्थमध्यमविधिरिति वदन् वादी प्रष्ट्यः किमत्यन्तमप्राप्तमध्ययनं विधीयते किंवा पाचिकमवघातव-न्नियम्यत इति । न तावदाद्यः विवादपदं वेदाध्ययनमधीव-बेधिचेतुः त्राध्ययनलाङ्गारताध्ययनवदित्यनुमानेन विध्यनपेच-तया प्राप्तलात्। श्रस्तु तर्हि दितीयः यथा नस्रविद्लनादिना तणु खनिष्यत्तिसभावात् अवघातनिष्यन्नैरेव तण्डुखेः पिष्टपुरा-डाजादिकरणे त्रवानारापूर्वदारा दर्शपूर्णमामी परमापूर्वमु-त्पाद्यतः नापर्या त्रतः त्रपूर्वमवघातस्य नियमचेतुः प्रकृते बिखितपाठजन्येनाध्ययनजन्येन वार्थाववाधेन कलनुष्ठानसिद्धे-रभ्ययनस्य नियमहेतुनीस्येव तसादर्थावने। धहेतुविचार्या-स्त्रस्थ वैधलं नास्तीति तर्षि श्रूयमाणस्य विधेः का गतिरिति चेत् खर्गपाचकोऽचरग्रहणमाचिविधिरिति भवान् परितुखतु विश्वजिञ्चायेनाश्रुतस्थापि खर्गस्य कस्पयितुं मकालात् यथा स खर्गः सर्वाम् प्रत्यविशिष्टलादिति विश्वजित्यश्रुतमणधिकारिणं सम्पादयता तिंदशेषणं खर्गः फखं युक्ता निर्णायि तददथ्य-यनेऽपासु । तद्रमम्

> विनापि विधिमादृष्ठसाभास्त्र हि तदर्थता । कल्प्यस्त विधिमामर्थात् स्वर्गे। विश्वजिदादिवदिति॥

एवच मित वेदमधीत्य खायादिति स्रितिरनुगृषीता भवति। श्रव हि वेदाध्ययनसमावर्त्तनयारव्यवधानमवगमाते। तावको मते लधीतेऽपि वेदे धर्मविचाराय गुरुकुले वसायं तथा सत्यय-वधानं षाध्येत तस्मादिचारशास्त्रस्य वैधलाभावात् पाठमाचेण खर्गिसिद्धेः समावर्त्तनप्रास्त्राच धर्मविचार्प्रास्त्रमनारसणीय-मिति पूर्वपचमञ्जेपः। सिद्धान्तस्यन्यतः प्राप्तवादपाप्तविधितं भासु नियमविधिलपचसु वज्रहस्तेनापि नापहस्तियतुं पार्खते। तया हि खाध्यायाऽध्वेतवा इति तद्यप्रहायः प्रेरणापरपर्यायां पुरुषप्रवित्तक्षपार्थभावनाभाव्यामभिधाभावनां प्रत्याययति सा च्चर्यभावनामहितमनुबद्धं भाच्यमाकाङ्गति न तावसमानप-दे।पात्तमध्ययमभावं परिरभते। त्रध्ययनग्रब्दार्थस साधी-नीचार्णचमतस्य वाञ्चनस्यापारस्य क्षेत्रार्थकस्य भाव्यतास-भावात्। नापि समानवाकोापात्तः खाध्यायः खाध्यायग्रब्दा-र्चस्य वर्णरामेनित्यलेन विभुलेन चेात्यन्यादीनां चतुर्णां क्रिया-फसानामसभावात्। तस्नात् सामर्थाप्राप्तीऽववीधी भाखलेनाव-तिष्ठते। त्रर्थी समर्थेः विदानधिकियत इति न्यायेन दर्शपूर्णमा-सादिविषयावबीधमवेषमाणाः तत्त्वबाधे खाध्यायं विनियुष्तते। श्रुध्ययनविधिस् बिखितपाठादिया हत्त्वा श्रुध्यनमंस्नृतनं खा-ध्यायस्यावगमयति तथाच यथा दर्भपूर्णमामादिजन्यं परमा-पूर्वम् त्रवघातादिजन्यस्यावानारापूर्वस्य कस्पकं तथा समस्र-क्रतुजन्यमपूर्वेजातं क्रतुज्ञानसाधनाध्ययननियमजन्यमपूर्वे क-क्यियकति नियमादृष्टानिष्टी विधित्रवण वैफल्यमापद्येत न च विश्वजिद्यायेन फलकल्पनावकल्प्यते श्रर्थाववेशधे दृष्टे फले सित फलान्नरकल्पनायाः श्रयोगात्। तदुक्तम्

सभाने फले दृष्टे नादृष्टफलकल्पना। विधेसु नियमार्थलानानर्थकः भविष्यतीति॥ ननु वेदमाचाथायिने।ऽर्थावबाधानुद्येऽपि साङ्गवेदाधायिनः पुरुषस्वार्थाववोधसमावात् विचारशास्त्रस्य वैफस्यमिति चेत्त-दसमञ्जमं बाधमात्रसभवेऽपि निर्णयस विचाराधीनलात्। तद्या त्रकाः प्रकरा उपद्धातीत्यच घृतेनैव न तैलादिनेत्य-र्धनिर्णयो व्याकरणेन निगमेन निरुक्तेन वा न सभाते विचा-रशास्त्रेण तु तेजा वै घृतमिति वाकाशेषवशादर्थनिणंचा स-भ्यते। तस्रादिचारशास्त्रस्य वैधलं सिद्धम्। न च वेदमधीत्य स्नायादिति प्रास्तं गुरुकुलनिव्यक्तिपरं व्यवधानप्रतिबन्धकं षाधितेति मन्तयं स्नाला भुङ्गे इतिवत् पूर्वापरीभावसमानक-र्द्धकलमात्रप्रतिपत्था त्रथ्यवनसमावर्त्तनयोर्नेरनार्थाप्रतिपत्तेः। तसादिधिगमर्थादेवाधिकरणग्रहसाताकं पूर्वमीमांगास्त-मारमानीयम्। इदं चाधिकरणं श्रास्त्रेणोपोद्घातलेन सम-थते। तदाइ

चिन्तां प्रक्रतिमञ्जार्थामुपाद्वातं प्रचनत द्रति।
ददमेवाधिकरणं गुरुमतमनुष्ध्योपन्यस्थते। त्रष्टवधे बाह्मणमुपनयीत तमधापयीतेत्यचाधापनं नियोगिवषयः प्रतिभाषते
नियोगस्य नियोज्यमपेचते कस्याच नियोज्य द्रति चेदाचार्यककाम एव समाननेत्यादिना पाणिन्यनुष्ठासनेनाचार्यके गमा-

माने नयते थीतो रात्मनेषदस्य विधानात् चपनयने यो नि-योज्यः स एवाध्यापनेऽपि तयो रेकप्रयोगलात् । श्वतएवासं मनुना मुनिना

उपनीय तु यः त्रिखं वेदमधापयेद्विजः।

साङ्गञ्च सर्हस्त्रञ्च तमाचार्ये प्रचचत इति ॥ -ततस्राचार्यं कर्द्धकमधापनं माणवककर्द्धकेणाध्ययनेन विना न चिद्वातीत्यधापनविधिषयुक्तीवाध्ययनानुष्टानं सेत्यति प्रयोज्य व्यापारमन्तरेण प्रयोजकवापारसानिर्वाद्यात्। तर्द्यधेतव्य इत्यस्य विधिलं न सिद्धातीति चेन्ना सैसीत् का ने दानिः पृचगथ्यवनविधेरभ्युपगमे प्रयोजनाभावादिधिलस्य नित्यानुवा-दलेनाष्युपपन्तेः । तसादध्यमनिधिमुपत्रीय पूर्वमुपन्यसी पूर्वीत्तरपन्नी प्रकारान्तरेण प्रदर्शनीयी विचारशास्त्रमवैधले-नानारअधिमिति पूर्वपद्यः वैधलेनारअधिमिति राद्धानाः। तत्र वैधलं वदता वदितयं किमधापनविधिमीणवकसार्थाव-बेाधमपि प्रयुक्ते किं का पाठमाचं नाद्यः विनाणर्थाववे।धे-नाधापनिषद्धेः न दितीयः पाठमात्रे विचारस्य विषयप्रयो-जनयोरमस्मवादापाततः प्रतिभातः सन्दिग्धीऽर्थीः विचारचा-स्त्रविषयो भवति। तथा सति यभाषीवगतिरेव नास्ति तव यन्देइस्य का कथा विचारफलस्य निर्णयस्य प्रत्याचा दूरत एव। तथाच यदसन्दिग्धं प्रयोजनं तस्रोजावत्प्रतिपित्सामा-चरः यथा समनस्केन्द्रियसिक्षष्टः स्पष्टास्नोकमध्यमधासीनो घट इति न्यायेन विषयप्रयोजनयोर्सस्यवेन विचारशास्त्रम- नार्स्थिनित पूर्वः पचः श्रथापनिविधिनार्थावनेधि मा प्रयोजि तथापि साङ्गवेदाधायिना एडीतपदपदार्थमङ्गतिकस्य पुरुषस्य पैक्षियेध्वित प्रवन्धेषु श्रासायेऽप्यर्थावनेधः प्राप्तात्येव । ननु यथा विषं भुङ्गित्यच प्रतीयमानाऽप्यर्था न विवचते मास्य एडे भुङ्धा इति भोजनप्रतिषेधस्य मात्ववाक्यविष्यतात् तथामा-यार्थस्याविवचायां विषयाद्यभावदेषः प्राचीनः प्रादुःस्यादिति चेनीतं वाचः दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोर्वेषम्यसम्भवात् विषभोजन-वाक्यस्यप्तप्रणीतत्वेन मुख्यार्थपरिग्रडे वाधः स्यादिति विवचा नाश्रीयते श्रपीक्षेये तु वेदे प्रतीयमानार्थः कुता न विवस्यते विवचित्रते च वेदार्थे यत्र यत्र पुरुषस्य सन्देषः स सर्वे।ऽपि विचारप्राक्तस्य विषयो भविस्यति तिन्धार्थस्य प्रयोजनं तस्या-द्यापनविधिप्रयुक्तेनाध्ययनेनावगम्यमानस्यार्थस्य विचारार्षः लादिचारप्राक्तस्य वैधलेन विचारप्राक्तमारभणीयमिति रा-द्धान्तसंग्रहः।

खादेतत् वेदस्य कथमपैरिषेयलमिभधीयते तस्रितपाद-कप्रमाणाभावात् कथं मन्येथाः अपैरिषेयाः वेदाः सम्प्रदाया-विच्छेदे सत्यसर्यमाणकर्षकलादात्मवदिति तदेतमान्दं विशेष-णासिद्धेः पौरुषेयवेदवादिभिः प्रखये सम्प्रदायिक्छेदस्य कची-करणात्। किञ्च किमिदमस्मर्यमाणकर्षकलं नाम अप्रतीयमा-नकर्षकलमस्मर्णगोचरकर्षकलं वा न प्रथमः कस्यः परमेश-रस्य कर्त्तुः प्रमितेरभुपगमात् न दितीयः विकस्पासच्तात् नथादि किमेकेनास्मरणमिभप्रेयते सर्वेवा नाद्यः यो धर्मप्रीको जितमानरोष इत्यादिषु मुक्तकोिक व्यभिषारात् न दितीयः सर्व्या स्मरणस्य असर्वे बदुर्श्वानलात् पैरिषेयले प्रमाणसम्भवाष वेदवाक्यानि पैरिषेयाणि वाक्यलात् कालिदासादिवाक्यवत् वेदवाक्यान्याप्तप्रणीतानि प्रमाणले सति वाक्यलात् मन्यादि-वाक्यवदिति। ननु

वेद साध्यमं सर्वे गुर्विध्यमपूर्विकम्। वेदाध्ययमसामान्याद धुनाध्ययमं यथा इत्यनुमानं प्रतिसाधनं प्रमस्त्रत इति चेत्तदपि न प्रमासकोटिं प्रवेष्टुमीष्टे

भारताध्यमं सर्वे गुर्वध्ययमपूर्वं सम्।
भारताध्यमलेन साम्प्रताध्यमं यथेति
श्राभाससमानयोगचेमलात्। ननु तच व्यासः कर्त्तेति सार्वते
को द्वान्यः पुष्डरोकाचात् महाभारतद्वद्वतेत्
दत्यादाविति चेत्तदसारम्

च्यः सामानि निश्चरे।

कन्दांसि जिञ्चिरे तसायजुससादजायत इति
पुर्वस्रको वेदस्य स कर्ष्टकताप्रतिपादनात्। किञ्चानित्यः प्रव्यः
सामान्यवन्ते सति त्रसादादिवाद्योन्द्रियपाञ्चलाद्वटवत्। निन्दिमनुमानं सएवायं गकार इति प्रत्यभिज्ञाप्रमाणप्रतिहतमिति
चेत् तदतिफल्गु सूनपुनर्जातकेष्रद्शितकुन्दादाविव प्रत्यभिज्ञायाः सामान्यविषयलेन बाधकलाभावात्। नन्यप्ररोरस्य परमेश्वरस्य ताल्वादिस्थानाभावेन वर्णाचार्णासभावात् कथं तत्-

प्रकीतलं वेदस्य सादिति चेत्र तङ्गद्रं स्वभावते। अत्रीरसापि तस्य भकानुग्रहार्थं जीखाविग्रहग्रहणसभावात्। तसादेदस्था-याहिषयतवाचा युक्तिनं युक्तेति चेत् तत्र समाधानमभिधीयते किमिदं पार्षेयलं विवाधियिषितं पुरुषादुत्पन्नलमात्रं यथा त्रसादादिभिरहरहरुचार्यमाणस वेदस प्रमाणान्तरेणार्यमुप-सभा तत्प्रकाश्रनाय रचितलं वा यथा श्रसादादिभिरेव निब-ध्यमानस प्रबन्धस प्रथमे न विप्रतिपत्तिः चरमे किमनुमान बसात् तसाधनमागमबसादा नादाः मासतीमाधवादिवाकोषु मव्यभिचारलात्। ऋच प्रमाणले मतीति विशिखत इति चेन्न-इपि न विपश्चिता मनिष वैश्वमापद्यते प्रमाणान्तरागाच-रार्घप्रतिपादकं हि वाक्यं वेदवाक्यं तल्प्रमाणान्तरगाचरार्घ प्रतिपादकमिति साध्यमाने मम माता बन्ध्येतिवत् व्याघाता-पातात्। किञ्च परमेश्वरस्य खीखाविग्रहपरिग्रहाभागमेऽष-तीन्द्रियार्थदर्भनं न सञ्जाघटीति देशकालखभावविप्रकृष्टार्थ ग्रहणोपायाभावात्। न च तचजुरादिकमेव तादृक्प्रतीति जननचमिति मन्तयं दृष्टानुसारेणैव कल्पनाया त्रात्रणीय-लात्। तदुक्तं गुरुभिः सर्व्यज्ञनिराकरणवेलायाम्

यत्रायितिषयो दृष्टः य खार्थानितिखद्वनात्।
दूरस्रक्षादिदृष्टी खास्र रूपे श्रेनच्छितिति॥
श्रतएव नागमवलात्तसाधनं तेन प्रोक्तमिति पाणिन्यनुशासने
आग्रत्यपि काठककालापतैत्तिरीयमित्यादिसमाख्या श्रध्यनसम्प्रदायप्रवर्त्तकविषयलेने।पपद्यते तददत्रापि सम्प्रदाय-

प्रवर्शकविषयतेनाणुपपयते न चानुमानवसाच्छन्दस्थानित्यत्व चिद्धिः प्रत्यभिज्ञाविरेधात्। न चास्त्यय्येकते सामान्यनिब-त्थनं तदिति साम्प्रतं सामान्यनिबन्धनत्वमस्य बसवद्धाधकोप-निपातादास्त्रीयते। कचिद्यभिचारदर्शनादा तत्र कचिद्यभिचा-रद्शने तद्ग्रेसायामृतं स्रतः प्रामास्यवादिभिः

जलेचेत हि चा माहारजातमपि बाधनम्। स सर्वयवदारेषु संज्ञवात्मा विशयतींति ॥ निवदं प्रत्यभिज्ञानं गलादिजातिविषयं न गादिस्विक्तिविषयं तायां प्रतिपुर्वं भेदोपस्त्रभादन्यथा वामक्रमाधीते इति वि-भागा न खादिति चेत्रदपि ब्राभां न विभक्तिं गादिखित्रभेदे प्रमाचाभावेन गलादिजातिविषयकस्पनार्या प्रमासाभावात्। यचा गतमजानत एकमेव भिन्नदेशपरिमाण्यंस्त्रानयासुपधा-नवजात् भिन्नदेजमिवास्यमिव महदिव दीर्घमिव वामनमिन प्रचते तथा गयक्तिमजानत एकापि यञ्चकभेदात् तसाद्धर्या-नुबन्धिनी प्रतिभाषते। एतेन विरुद्धधर्याध्यायात् भेदप्रतिभाष इति प्रत्युक्तम्। तच किं खाभाविको विरुद्धधर्माधासी भेदया-धकलेनाभिमतः प्रातीतिको वा प्रथमे अधिद्धः अपर्था स्ना-भाविकभेदाभुषगम दत्र गकारानुद्चारयचैत्र इति प्रतिपन्तिः चात् नतु दक्रकले। नकार इति। दितीचे तु न स्वाभाविक भेदिसिद्धः न हि परे।पाधिभेदेन खाभाविकमैकां विश्वनाते। माभ्रत् नभने।ऽपि कुमाचुपाधिभेदात् साभाविको भेदसम वादतव्यवदारी नादनिदानः। तदुक्तमाचार्यैः

प्रवाचनमु यजातेसदर्शादेव सर्थते। यक्तिसम्बन् गारेश्व दति गलादिधोर्वयेति ॥ प्रत्यभिचा बदा बब्दे जागर्त्ति निर्वयशा। चनित्यलानुमानानि सैव सर्वाचि वाधते॥ इतेनेदमपासम्। यदवादि वागीयरेष मानमनाइरे चनित्यः मन्दः इन्त्रियविश्वेषगुषलाचणुक्पवदिति । मन्द्रस्थलवादिनां प्रत्यचित्रः ध्वन्यंत्रे विद्वराधनताच प्रत्रावचलोपाधिवाधित-लाच। उदयनसु त्रात्रवाप्रत्यवदेश्यभावस्य प्रत्यवतां महता प्रवर्भेन प्रतिपादयन् निष्टत्तः कोसाइसः उत्पन्नः प्रव्ह रति व्यवद्वाराचरणे कारणं प्रश्वचं प्रव्यानित्यले प्रमाणयति सा। साऽपि विरद्भधर्मसंसर्भस श्रीपाधिकलापपादननायेन दत्तर-क्रविक्रित तालः समापादि । नित्यत्वे सर्वदोपस्वव्यन्पस्वि-प्रयक्ती की न्वायभूषकतरोक्तः सेऽपि ध्वनिसंस्कृतखोपसम्भा-स्यपगमात् प्रतिचित्रः। यनु चुगपदिन्त्रियसम्बन्धिलेन प्रतिनि-यतसंस्कारकसंस्कार्यभावानुमानं तदात्मत्यनैकान्तिकमसति कलके तत्य वेदखापाद्येयतवा निर्स्तसम्बद्धाकलका-द्भरतेन सतः बिद्धं धर्मे प्रामाखिमिति सुखितम्।

प्रमाणनाप्रमाणने खतः सञ्चाः समाश्रिताः।
नैयाविकाखे परतः सागताखरमं खतः॥
प्रथमं परतः प्राजः प्रामाण्यं वेदवादिनः।
प्रमाणनं खतः प्राजः परतखाप्रमाणतामिति

खारेतत

बादिविवाददर्भगात् कथंकारं खतः सिद्धं धर्मप्रामाध्यमिति विद्भवक्तत्य सीकियते। किञ्च किमिदं खतः प्रामाखं नाम किं खत एव प्रामाण्यस जना श्राहीसित् सात्रयज्ञानजन्यलं कि-मुत खात्रयज्ञानसामग्रीजन्यत्रमृताही ज्ञानसामग्रीजन्यज्ञानवि-प्रेवात्रितलं किंवा ज्ञानसामग्रीमाचजन्यज्ञानविष्ठेवात्रितलम्। तचाराः सावराः कार्यकारणभावस्य भेदसमानाधिकरणलेनै-कस्मित्रसभावात् नापि दितीयः गुषस्य सता ज्ञानस्य प्रामास्यं प्रति समवाचिकार्षतया द्रव्यतापातात् नापि हतीयः प्रा-माच्यचीपाधिले जातिले वा जन्माचीगात् स्रतिलानधिकर-षस ज्ञानस वाधात्मनाभावः प्रामास्रोपाधिः न च तस्रो-त्यक्तिसमावः प्रत्यन्ताभावस्य नित्यताभ्युपगमादत्तएव न जाते-रपि जनिर्युज्यते नापि चतुर्थः ज्ञानविश्वेषा श्वप्रमा विश्वेष-सामयाच सामान्यसामयी अनुप्रविश्वति शिंशपासामय्यामिव ष्ट्रचामग्री त्रपर्था तखाकस्मिकलम्प्रसजेत्तसात् परतस्तेन खीवताप्रामार्थं विज्ञानसामग्रीजन्यात्रितमित्यतियात्रिराप-श्वेत । पञ्चमविक ल्पं विक ल्पयामः किं दोषाभावसहक्षतज्ञान-सामग्रीजन्यतमेव ज्ञानसामग्रीमाचजन्यलं किं देशाभावास-इक्तज्ञानसामग्रीजन्यलं नाद्यः दोषाभावसङ्कतज्ञानसाम-चीजन्यलमेव परतः प्रामाखमिति परतःप्रामाखवादिभिर्र-रीकरणान् नापि दितीयः देशियाभावसङ्कतलेन सामय्यां सइ-क्रतले पिद्धे जनन्यशापिद्धान्ययातिरेकपिद्धतया दोषाभावस्य कारणताया वज्रालेपायमानलात् श्रभावः कारणमेवः न भव-

तीति चेत्तदा वक्तव्यम् श्रभावस्य कार्यक्षमस्य न वा यदि नासि तदा पटप्रध्वंषानुपपत्था निष्यताप्रसङ्गः श्रथास्यि किमपराद्धं कारणलेनेति सेयमुभयतःपाशा र जाः। तद्दितमृद्यनेन

भावा यथा तथाभावः कार्णं कार्यवन्त्रत इति। तथाच प्रयोगः विमता प्रमा ज्ञानहेलतिरिक्तहेलधीना का-र्थ्यंत्रे सित ति इत्रोवलात् अप्रमावत् प्रामार्थः परता ज्ञायते श्रमभ्यासद्वायां सांव्रयिकतात् श्रप्रामाण्यवत् तसाद्तपत्ती च्चित्री च परतस्वे प्रमाणसभावात् खतः सिद्धं प्रामाण्यमित्येतत् पूतिकुषाण्डायत रति चेत् तदेतदाकाश्रमृष्टिचनगयते । वि-ज्ञानसामग्रीजन्यले सति तद्तिरिक्त हेलजन्यलं प्रमायाः खत-स्त्रमिति निरुक्तिसभावात् अस्ति चाचानुमानं विमता प्रमा विज्ञानसामग्रीजन्यले सति तदतिरिक्रजन्या न भवति अप्रमा-लानधिकरणलात् घटादिवत् न चादयनमनुमानं परतस्वसा-धकमिति प्रद्वनीयं प्रमा देषियतिरिक्तज्ञान हेलतिरिक्तजन्या न भवति ज्ञानत्वादप्रमावदिति प्रतिसाधनग्रहगस्तवात् ज्ञान-षामग्रीमाचादेव प्रमात्पत्तिषक्षवे तदतिरिक्तस्य गुणस्य देशवा-भावस्य वा कार्णलकस्पनायां कस्पनागीर्वप्रसङ्गास । ननु दे। षखाप्रमा हेतुलेन तदभावस्य प्रमां प्रति हेतुलं दर्निवार-मिति चेत् न देशवाभावसाप्रमाप्रतिबन्धकलेनान्यथासिद्धलात्

तसाहुणेभी देवाणामभावसदभावतः।

श्रप्रामाण्यदयायत्वं तेने त्यां नियोदित इति॥ तथा प्रमाचितिरपि ज्ञानज्ञापकसामग्रीत एव जायते। न च वंत्रवानुद्वप्रवन्नी वाधक रति वृक्तं वक्तं वस्यपि प्रतिभावपु-क्कासकार्चे प्रतिबन्धकदोषादिसमवधानात् तद्पपक्तः । किञ्च तावकमनुमानं खतः प्रमाचं न वा श्वाचे श्रनेकान्तिकता दितीचे तखापि परतः प्रामाध्यमेवं तखा तखापीत्वनवस्ता दुरवस्ता यात्। यदच बुसुमाञ्चलावृदयनेन ग्राटिति प्रपुरप्रकृतीः प्रामाश्वनिश्ववाधीनवाभावमापाद्यता प्रश्वनादि प्रवृत्ति-र्षी कामपेवते तत्प्रापुर्धी चेक्काप्रापुर्धम् इक्का चेष्टवाधनता-चानं तचेष्टजातीयलसिङ्गानुभवं सेऽपीन्त्रियार्थयसिक्षे प्रामा-खाइणम् न कचिद्पयुच्यत रति तदपि तस्करस पुरसात् कचे सुवर्णमुपेत्य बर्माङ्गोद्वाटनमिव प्रतिभाति चतः बमीचि-तसाधनञ्चानमेव प्रमाखतयावगत्यमानमिक्कां जनयतीत्वचैव स्कृट एव प्रामश्चयष्टशस्थापयागः। किञ्च कविद्पि चेनिर्विचि-किस्रा प्रवृत्तिः संग्रवाद्पपधेत तर्षि सर्वेच तथाभावसभावात् प्रामाखनिख्यो निरर्धकः खात् त्रनिखितख यत्त्रमेव दुर्सभ-मिति प्रामाण्यं दत्तजसाञ्चसिकं भवेत् रत्यसमितिप्रपञ्चेन। यसाद्रमं

तसात् सद्दोधकलेन प्राप्ता मुद्धेः प्रमाणता।
प्रश्नीन्यथाल देत्त्यदोषज्ञानाद पेश्वत इति॥
तसाद्भी स्नतः सिद्धप्रमाणभावे ख्योतिष्टोमेन स्नर्गकामी यजेतेत्यादिविध्यर्थवादमक्तनामधेयात्मके वेदे यजेतेत्यच तप्रत्ययः
प्रकृत्यर्थीपरक्तां भावनामभिध्यत्त इति सिद्धे खुत्यन्तिमथुपमक्तामभिद्दितान्वयवादिनां भद्दाचार्याणां सिद्धानो। याग-

विषयो नियोग इति कार्ये युत्पित्तमनुषरतामस्विताभिधान-वादिनां प्रभाकरगुरूणां बिद्धान्त इति वर्ष्यमवदातम्॥ इति वर्षदर्भनगंग्रहे जैमिनिदर्भनम्॥

नन्यं प्रकृतिभागः श्रयं प्रत्ययभाग इति प्रकृतिप्रत्यय-विभागः कथमवगम्यत इति चेत् पीतपातञ्जलजलानामेतचे । चं चमत्कारं न करोति व्याकरणशास्त्रस्य प्रकृतिप्रत्ययविभागपर-तायाः प्रसिद्धलात् तथाहि पतञ्जलेर्भगवता महाभायकारसः द्दमादिमं वाकाम् श्रय ग्रब्दानुगासनमिति। श्रखार्थः श्रये-त्ययं ब्रब्दोऽधिकारार्थः प्रयुज्यते चिधकारः प्रसावः प्रारसा दति यावत् मञ्दानुमासनमञ्देन च पाणिनिप्रणीतं याकरण-श्रास्तं विवस्त्रते ब्रब्दानुशायनमित्येतावत्यभिधीयमाने यन्दे इः कात् किं प्रव्दानुपासनं प्रख्यित न वेति तथा मा प्रसाङ्गीदि-त्ययबद्धं प्रायुक्क अध्यबद्प्रयोगबलेनाधीन्तरयुदासेन प्रस्त-यते दत्यसार्थसाभिधीयमानलात् त्रनेन हि वैदिकाः प्रब्दाः प्रस्नोदेवीरभीष्टय इत्यादयः तदुपकारिणा स्नीकिका प्रब्दाः गैरियः पुरुषे पस्रो प्रकुनिरित्यादयद्यानुप्रियमो युत्पाद्य यंस्क्रियनो प्रकृतिप्रत्ययविभागवन्तया बाध्यना इत्यनुत्रायनग्रब्द-मासनवलात् कर्याचेवा वष्टी विधातवा तथाच कर्याण चेति समासप्रतिषेधसमावात् ज्ञब्दानुजासनज्ञब्देः न प्रमाणपथमत-तरतीति। श्रवायं समाधिरभिधीयते यसिन् क्राय्यये कर्द-

कर्मां शोर भयोः प्राप्तिरस्ति तत्र कर्मा खेव षष्टी विभक्ति भैवति न कर्त्तरीति वज्जनीदिविज्ञानवसान्नियस्यते। तद्यथा आस्र्य्या मवां दोही बिचितेन गापासकोनेति कर्मार्थिप वही भवतीति के चिद्वृतते श्रतएवाकं काश्रिकाष्ट्रची के चिद्विशेषेणैव विभा-षामिष्किमा ग्रब्दानामनुशासनमाचार्योणाचार्यस्य वेति ग्रब्दा-नामन्त्रासनमित्यच तु बच्दानामन् वासनं नार्थानामित्येता-बता विविचत्रकार्थसाचार्यस कर्जुरपादानेन विनापि सुप्रति-पादलादाचार्थेापादानमिकिञ्चित्करं तसाद्भयप्राप्तेरभावा-दुभयप्राप्ती कर्याणीत्येषा षष्ठी न भवति किन्तु कर्द्धकर्याणाः क्रतीति क्रद्यांगे कर्त्तरि कर्माण च षष्टी विभक्तिर्भवतीति क्रद्या-गसच्या पष्टी भविव्यति तथा चेभ्रप्रव्यनप्लाश्रशातनादिवत समासा भवियति त्रथवा श्रेषलचऐयं षष्टी तत्र किमपि चाद्यं नावतर्त्येव। यद्येवं तर्षि ग्रेषसचणायाः षष्ट्याः सर्वेच सुव-चलात् षष्टीसमासप्रतिषेधस्रचाणामानर्थकां प्राप्तुचादिति चेत् सत्यं तेषां खरचिन्नायामुपयोगा वाक्यपदीये प्रादर्शि। तदाइ महोपाधाचवर्द्धमानः

स्रोकिकयवद्यारेषु यथेष्टं चेष्टतां जनः।
वैदिकेषु तु मार्गेषु विश्वेषोक्तिः प्रवर्णताम्॥
दिति पाणिनिस्च चाणामर्थमचास्थधाद्यतः।
जनिकर्णुरिति श्रृते तत्प्रयोजक दत्यपीति॥
तथाष शब्दानुशासनापरनामधेयं याकरणशास्त्रमार्थं वेदितय्यमिति वाक्यार्थः सम्पद्यते। तस्मार्थस्य झटिति प्रतिपक्तये

मण याकरणिमत्येवाभिधीयतां भण ग्रन्थामनित्यधि-काचरं मुधाभिधीयत इति मैवं ग्रन्थामुग्रामनित्यत्वर्धम-माख्यापादाने तदीयवेदाङ्गलप्रतिपादकप्रयोजनाख्यानिषद्धेः मन्यया प्रयोजनानिभिधाने व्याकरणाथ्ययने मध्येत्वणां प्रद-त्तिरेव न प्रमजेत्। ननु निष्कारणा धर्मः षडङ्गो वेदोऽध्येतव्य इति मध्येतव्यत्विधानादेव प्रदत्तिः मेत्यतीति चेनीवं तथा-विधानेऽपि तदीयवेदाङ्गलप्रतिपादकप्रयोजनानिभधाने तेषां प्रदत्तेरनुपपन्तेः। तथाहि पुरा किल वेदमधीत्याध्येतारस्वरितं वक्तारो भवन्ति।

वेदाक्षा वेदिकाः मन्दाः पिद्धाः लोकाच लीकिकाः।
तसादनर्थकं व्याकरणिमिति तसादिदाङ्गलं मन्यमानासदध्ययने प्रविक्तमकार्षुः ततस्वेदानोन्तनानामि तत्र प्रविक्तिनं
विद्धित् सा मा प्रसङ्कीदिति तदीयवेदाङ्गलप्रतिपादकं प्रयोजनमन्त्राख्येयमेव। यद्यन्ताख्यातेऽपि प्रयोजने न प्रवर्त्तरन् तर्ष्टि
स्नीकिकमन्द्रसंस्कारच्चानरितास्ते यद्ये कर्याण प्रव्यवायभाजे।
भवेयुः धर्माद्वीयरन् त्रत एव याचिकाः पठिन्त त्रादिताग्नरपमन्दं प्रयुच्च प्रायस्त्रित्तीयां सारस्वतीमिष्टिं निवेपेदिति
त्रातस्वीयवेदाङ्गलप्रतिपादकप्रयोजनान्त्राख्यानार्थमध्यमन्द्रानुमासनमित्येव कथ्यते नाथ व्याकरणिमिति। भवति च व्याकरणमास्त्रस्य प्रयोजनं तस्य तदुद्देभेन प्रवृत्तेः तस्य प्रयोजनं यथा
स्वर्गीद्देशेन प्रवृत्तस्य यागस्य स्वर्गः प्रयोजनं तस्यात् मन्द्रनविष्टिः संस्कारपद्वेदनीया मन्द्रानुमासनस्य प्रयोजनम्। नन्दे-

वसणभिमतं प्रयोजनं न सभ्यते तद्पायाभावाद्य प्रतिपद-षाठ एवाभुषाय इति मन्येषाः तर्हि स स्नानभुषायः अब्दानां प्रतिपत्ती प्रतिपद्पाठी भवेत्। अब्दापअब्दभेदेनानन्याच्छ-ब्दानामेवं हि ममासायते दृष्यतिरिक्राय दियं वर्षमहस्रं प्रतिपद्पाठिविहितानां ब्रब्दानां ब्रब्द्पाराचणं प्रावाच नान्तं नगाम वहराति स प्रवक्ता इन्द्रोऽधेता दियां वर्षसहस्रमध्यम-कासः न च पारावाप्तिरभूत् किमुताद्य यिखरं जीवति ऋधीति बाधा चरणप्रचारणे खतुर्भिर्पायैर्विद्यापयुका भवति तचाध्य-चनकासेनेव सर्वमायुरुपयुक्तं स्थात्तसादनभुपायः प्रब्दानां प्रतिपत्ती प्रतिपद्पाठ इति प्रयोजनं न विद्योदिति चेनीवं भव्यप्रतिपन्नेः प्रतिपद्पाठसाध्यतानक्नीकारात् प्रक्तत्यादिवि-भागक स्पनावत्यु सन्द्येषु सामान्यविशेष रूपाणां सचलानां पर्क्तन्यवत् पञ्चदेव प्रष्टक्ती बह्ननां ब्रब्दानामनुवासनापस्थाच तथाचि कर्मणीत्येकेन सामान्यक्षेण सम्रणेन कर्मीपपदाद्धा-तुमाचादण्प्रत्यये कते कुमाकारः काण्डलाव दलादीनां बद्धनां मञ्दानामनुमासनमुपसम्यते एवमाते। इनुपर्यो इति पदपाठ-स्वात्रकालप्रतिपादनपराऽर्थवादः नन्त्रकेष्वयङ्गेषु सत्सु किमि-त्येतदेवाद्रियते। उचाते प्रधानच्च षद्खङ्गेषु व्याकर्णम्। प्रधाने च क्रती यक्षः फलवान् भवति । तदुक्तम्

श्रायत्नं ब्रह्मणस्य तपयामुक्तमं तपः।
- प्रथमं इञ्च्यामङ्गमाञ्जर्थाकरणं वृधा इति॥
तस्यार् व्याकरणशास्त्रस्य शब्दानुशायनं भवति याचात् प्रयो-

जनं पारम्पर्थेष तु वेदरचादीनि। श्रतएवाकं भगवता भास्थारेण रची हागमल स्वसन्दे हाः प्रयोजनिमिति साधु अस्दप्रयोगवशाद भुदयोऽपि भवति तथाच कथितं कात्यायनेन
शास्त्रपूर्वके प्रयोगेऽभ्युदयस्त मुख्यं वेदशब्देनेति। श्रान्येरप्यक्तम्
एकः शब्दः सम्यक् श्रातः सुष्टु प्रयुक्तः स्वर्गे लोके कामधुरभवतीति। तथा

नाकिसष्टसुखं यान्ति सुयुक्तैर्वद्भवागरीः। श्रथ पत्काविणा यान्ति ये चीकमतभाविणः॥

नन्यचेतनस्य शब्दस्य कथमी कृषं सामर्थ्यमुपपदात इति चेनीवं मन्येयाः महता देवेन साम्यश्रवणात् तदाह श्रुतिः चलारि-ग्रङ्कास्त्रयो श्रस्य पादा दे गीर्षे सप्तहसासा श्रस्य विधा मद्धी द्यभो रारवीति महा देवा मर्त्याः श्राविवेश। व्याचकार च भास्यकारः चलारि ग्रङ्काणि चलारि पदजातानि नामास्त्राती-पसर्गनिपातास्त्रयो श्रस्य पादाः स्वडादिविषयाः विधा भूतभ-विस्यदर्भमानकासाः दे गीर्षे दे नित्यानित्यात्माना नित्यः कार्यश्र व्यञ्चयञ्चकभेदात् सप्तहसासा श्रस्य तिङा सह सप्त-सुव्वभक्तायः निधा बद्धः चिषु स्थानेषु उरिस कच्छे शिरिस च बद्धः द्यभ इति प्रसिद्ध द्यभन्तेन रूपणं कियते वर्षणाद्वस्य श्र ज्ञानपूर्वकानुष्ठानेन फलप्रदलं रारवीति श्रन्दं करोति रातिः श्रव्यक्तां दृष्ट शब्दश्रन्देन प्रपद्धा विविचितः महा देवा मर्त्याः श्राविवेश महादेवः शब्दः मर्त्यामरणधर्माणे समुखासाना-विवेशिति महता देवेन परेण श्रद्धाणा साम्यमुकं स्वादिति अग्न- सिदानं स्क्रोटास्था निग्वयवा निलाः प्रब्दा प्रश्लीवेति। इरि-णाभाषि प्रश्लाकार्ण्डे

श्वनादिनिधनं ब्रह्म ब्रब्दतस्यं यदश्वरम्। विक्तितेऽर्यभावेन प्रक्रिया जगता यत दति॥ ननु नामास्थातभेदेन पददैविध्यप्रतीतेः कथं चातुर्व्यिध-मुक्तमिति चेनीवं प्रकारान्तरस्य प्रसिद्धतात्। तदुकं प्रकीर्षके

दिधा कै खित् परं भिसं चतुर्द्धा पश्चधापि वा।
श्रिपोहुत्यैव वाक्येभ्यः प्रकृतिप्रत्ययादिवदिति।।
कर्काप्रवचनीयेन वै पश्चमेन सह पदछ पश्चविधलमिति हेलाराजा व्याख्यातवान्। कर्काप्रवचनीयास्त कियाविश्वेषापञ्जनितसम्बन्धावच्छेदहेतव इति सम्बन्धविश्वेषद्योतनदारेख कियाविश्रेषद्योतनाद्यसर्गे स्वेवान्तर्भवंतीत्यभिसन्धाय पदचातुर्व्धियं भाव्यकारेणाकं युक्तमिति विवेक्तव्यम्।

नमु भवता स्कोटात्मा नित्यः प्रब्द इति निजागद्यते तस्त्र स्व्यामचे तत्र प्रमाणाभावादिति केचित् प्रचोच्यते प्रत्यचमे-वात्र प्रमाणं केरित्येकं पदमिति नानावर्णातिरिक्तेकपदावगतेः यर्व्यजनोनलासस्यमित बाधके पदानुभवः प्रस्तो मिय्येति वक्तं पदार्थप्रतीत्यन्ययानुपपन्यापि स्कोटोऽभ्युपगन्तयः न च वर्णेभ्य एव तत्प्रत्ययः प्रादुर्भवतीति परीचाचमं विकल्पासहलात् किं समस्ता व्यस्ता वा प्रथप्रत्ययं जनयन्ति नाद्यः वर्णानां चिन्न-कानां समूहासम्भवात् नान्यः व्यस्तवर्णेभ्योऽर्थप्रत्ययासम्भवात् न च व्यससमासाम्बाग्नस्यः प्रकारः समस्तीति तस्नाद्यांनां वाच- कलानुपपत्ती यद्वलादर्यप्रतिपत्तिः स स्कोट इति वर्णातिरिक्तीं वर्णाभियक्र्योऽर्घप्रत्यायको नित्यः मञ्दः स्कोट इति तदिदे। वदिना मतएव स्कुत्र्यते व्यच्यते वर्णेरिति स्कोटो वर्णाभियक्र्यः स्कुटोभवत्यसादर्थ इति स्कोटोऽर्घप्रत्यायक इति स्कोटमञ्दा-र्घमुभयया निराजः। तथाचेक्तं भगवता पतञ्चलिना महा-भाय्ये मय गौरित्यच कः मन्दो येनोचरितेन मास्नालाक्रूल-कलुद्रसुर्विषाणानां सम्प्रत्ययो भवति स मञ्द्रस्त्युच्यते इति। विद्यतम् कैयटेन वैयाकरणा वर्णव्यतिरिक्तस्य पदस्य वाचकल-मिच्छिना वर्णानां वाचकले दित्रीयादिवर्षे। चार्यणानर्थक्यप्र-सङ्गादित्यादिना तद्वितिरक्तः स्कोटो नादाभियक्क्तो वाचको विस्तरेण वाक्यपदीये व्यवस्थापित इत्यन्तेन प्रवस्थेन।

ननु स्कोटसायर्थप्रयायकलं न घटते विकस्पायस्तात् किमिश्चिकः स्कोटोऽ ये प्रयाययित अनिभवको वा न चरमः
सर्वदा अर्थप्रयायस्त्रमञ्जात् स्कोटस नियालामुपगमेन निर्पेचस हेतेः सदा सस्तेन कार्यस विसम्बाधीगात्। अर्थेतहोषपरिजिद्योर्षया अभियकः स्कोटोऽ ये प्रयाययतीति कचीकियते तथाभियञ्जयनो वर्षाः किं प्रयोकमिभसञ्जयन्ति सभूय वा पचदयेऽपि वर्षानां वाचकलपचे भवता
ये देषा भाषितास्त्रएव स्कोटाभियञ्जकलपचे व्यावर्णनीयाः।
तदुकं भट्टाचार्येर्मीमांसाम्राकवार्णिके

यस्थानवयवः स्क्रोटो यज्यते वर्षमुद्धिभिः। भेऽपि पर्यमुचागेन नैकेनापि विमुच्चते इति॥ विभक्षाने स्वेव वर्णेषु पाणिनिना ते विभक्षानाः पदिमिति नै नि तमेन च पद्यंश्वायाविष्टितलात् सङ्केतग्रइणेनानुग्रइवन्नादर्णे स्वेव पद्युद्धिर्भविस्थिति तर्ष्टि सर इत्येतस्मिन् पदे यावन्ते। वर्णा-स्तावन्त एव रम इत्याचापि एवं वनं नवं नदो दीना रामे। मारो राजा आरेत्यादिस्वर्थभेदप्रतीतिर्ने स्वादिति चेन्न क्रमभेदेन भेदसस्भवात् तदुक्तं तातातितैः।

यावन्ती यादृष्टा ये च यदर्थप्रतिपादने। वर्णाः प्रज्ञातमामर्थास्ते तथैवावमाधका इति॥ तसाद्यश्चाभयाः समा दोषा न तेनैकसोद्या भवतीति न्यायात् वर्षनामेव वाचकलोपपत्ती नातिरिक्तस्कोटकस्पनाऽवकस्पते इति चेत् तदेतत् काम्र कुन्नावसम्बनकस्पनं विकस्पानुपपन्नेः किं वर्णमाचे पदप्रत्ययावसम्बनं वर्णसमूहे वा नाद्यः परस्परविस-चषवर्षमालायामभिन्नं निमित्तं पुष्पेषु विना स्नवं मालाप्रत्य-चवदि छोकं पदमिति प्रतिपत्तेरनुपपत्तेः नापि दितीयः उचरितप्रध्वसानां वर्णानां समूहभावासभावात् तच हि समूह व्यपदेशः ये पदार्था एकस्मिन् प्रदेशे सहावस्थिततया बहवा ऽनुभूयन्ते यथा एकस्मिन् प्रदेशे सहावस्त्रिततयानुभूयमानेषु धवखदिरपलामादिषु समूरुव्यपदेमः यथा वा गजनरतुरगा-दिषु न च ते वर्षास्त्रधानुभूयन्ते उत्पन्नप्रध्यस्तवात् ऋभिय-क्तिपचेऽपि क्रमेणैवाभियक्ती समूहासम्भवात् नापि वर्णेषु का-स्पनिकः समूदः कस्पनीयः परसाराश्रयप्रसङ्गात् एकार्थप्रत्या-यकलि द्वी तदुपाधिना वर्षेषु पदलप्रतीतिः तत्मिद्धावेकार्थ-

प्रखायकविद्धिरिति। तसादर्णानां वाचकवासभावात स्को-टोऽभ्युपगन्तत्र्यः। ननु स्कोटवाचकतापचेऽपि प्रागुक्रविकस्पप्रस-रेण घट्टकुटीप्रभातायितमिति चेत्तदेतनानाराज्यविजृक्षणं वैषम्यसभावात्। तथाहि श्रभिवाञ्जकोऽपि प्रथमे। ध्वनिः स्पोट-मस्पुटमभियनित उत्तरीत्तराभियञ्जकत्रमेण स्पुट स्पुटतरं स्कृटतमं यथा स्वाध्यायः सक्तत्पचमाना नावधार्यते त्रभ्या-मेन तु स्फुटावसायः यथा वा रत्नतत्त्वं प्रथमप्रतीता स्फुटं न ्चकास्ति चरमे चेतसि यथावदभियञ्चते मादैराडितवीजा-यामन्येन ध्वनिना सदः। श्राष्टित्तिपरिपाकायां बुद्धैः शब्दे। ४व-धार्यंत इति प्रामाणिकोक्तेः। तस्मादसमञ्ज्ञस्दादधं प्रतिपद्या-मद इति व्यवहार्वशादणींनां ऋर्यवाचकलानुपपत्तेः प्रथमे का छै तचभवद्गिर्भर्षे हरिभिरिभहितलात् निर्वयवमर्थप्रत्या-चकं ग्रब्दतत्त्वं स्कोटाभावमभ्युपगन्तयमित्येतत् सर्वे। परमार्थ-मंतिस्रचणमन्ता जातिरेव मर्झेषां ग्रव्हानामर्थे इति प्रतिपाद-नपरे जातिममुद्देशे प्रतिपादितम्। यदि सत्तीव सर्व्वेषां प्रब्दाना-मर्थसर्हि सर्वेषां प्रम्हानां पर्यायता स्थात् तथाच कचिदपि युगपित्रचतुरपदप्रयोगायाग इति महचातुर्यमायुग्नतः। तद्त्रम

पर्याचाणां प्रयोगो हि यौगपद्येन नेखते।
पर्यायेणैव ते यसाददम्यथं न संहता द्रति॥
तसादयं पद्यो न चोदचमदति चेत् तदेतद्वगनरोमन्थक रूपं नीसिसोदिनपीता युपरञ्जकद्र यभेदेन स्फटिक मणेरिव सम्बन्धिभे-

दात् यत्तावास्तदात्मना भेदेन प्रतिपत्तिसिद्धीः गायत्तादिक्प-गालादिभेदनिबन्धनव्यवहार्वेसच्छोपपत्तेः। तथाचाप्रवास्त्रम्

स्कटिकं विमसं द्रयं यथा युक्तं प्रथक् प्रथक्। नीससोहितपीताधैसदर्शमृपसम्बत दति॥ तथा हरिणायकम्

> सम्बन्धिभेदात् समीव भिद्यमाना गवादिषु । जातिरित्युच्यते तस्यां सर्वे ब्रब्दा व्यवस्थिताः ॥ तां प्रातिपदिकार्थस्य धालर्थस्य प्रचनते ।

या यस्ता वा महानाता तामा इस्वत बाद यहित ॥

या ययभूतेः वम् श्विभिभिध्यमाना कस्पितभेदा गवा यादिषु वस्ते व महावामान्यमेव जातिः गोलादिक मपरं वामान्यं पर—

मार्थतस्तते भिद्यं न भवति गे। वस्ते व गोलं नापरमन्ययि प्रति—

भावते एवम यवसा अयलि त्यादि वास्यम्। एव य तस्यामेव

गवादि भिद्यायां वस्तायां जाते। वर्षे गोजञ्दादयो वास्कलेन

यवस्तिता प्रातिपदिकार्थय वस्तेति प्रसिद्धम्। भाववस्ते।

धातुरिति पस्ते भावः वस्तेवेति धालर्थः वस्ता भवत्येव किया—

वस्तो धातुरिति पस्तेऽपि जातिमन्ये कियामा इरने कथिति—

र्मिनीमिति जातिपदार्थनयानुवारेणाने कथिति क्रियाव मुद्देशे

कियाया जाति इपलप्रतिपादनात् धालर्थः वस्ता भवत्येव तस्य

भावस्वतस्वाविति भावार्थे लतसादीनां विधानात् वस्तावासिलं

युक्तं वा सम्ता खद्यय्यवैधुर्या कित्या वर्षेत्य प्रपञ्च तिव्व
र्मित्या देवतः कास्तो वस्ततस्य परिक्षेदराहित्यात् वा बस्ताः

महानास्मेति व्यपदिस्नत इति कारिकाइयार्थः। द्रव्यपदार्थमं-विव्यचणं तत्त्वमेव सर्व्यप्रब्दार्थं इति सम्बन्धसमुद्देशे समर्थितम्

मत्यं वस्तु तदाकारैरमत्यैरवधार्यते।
श्रमत्योपाधिभिः श्रब्दैः मत्यमेवाभिधीयते॥
श्रप्तवेण निमित्तेन देवदत्तगृष्टं यथा।
गृष्टीतं गृहशब्देन श्रुद्धमेवाभिधीयते दति॥

भायकारेषापि सिद्धे प्रव्दार्थमन्य इत्येतदार्भिकथाखानाव-मरे द्रवं हि नित्यमित्यनेन ग्रन्थेन श्रश्वत्याधिवस्त्रं ब्रह्म-तत्तं द्रव्यश्रब्दवाचं वर्षश्रब्दार्थं दति निरूपितम्। जातिश्रब्दा-र्घवाचिने। वाजणायमस्य मते गवादयः ग्रन्दा भिन्नद्रयममवेत जातिमभिद्धति तथामवगाञ्चमानार्था तसमन्धात द्रव्यमव-गस्यते ग्रुकाद्यः शब्दा गुष्धमवेतां जातिमाचचते गुणे तत्य-मन्धात् प्रत्ययः द्रव्यसमन्धिसमनन्धात् संज्ञाज्ञव्दानामुत्पत्ति-प्रस्ताविनामात् मैन्न स्कामारचावना स्वत्यादि भेदेऽपि स एवाचिमित्रिक्षिप्रत्यचन्नात् विद्वा देवद्रक्तत्वादिकातिर्भुपम-नावा क्रियाखिप जातिरासक्यते पैव धातुवाच्या पठतीत्या-दावनुरुक्तप्रत्ययस प्रादुर्भावात्। द्रव्यपदार्थवादिचा जिनये प्र-बदस्य व्यक्तिरेवाभिधेषतया प्रतिभावते जातिस्त्रपत्तच्चतयेति नानन्यादिदीवावकाशः। पाणिन्याचार्यस्थाभयं समातं चता जा-तिपदार्थमञ्जूषमञ्च वात्यास्थायामेकस्मिन् वज्ञवचनमन्यतरस्था-मिलादिचवचारः द्रचपदार्थमङ्गीक्रस सङ्गाणामेकशेष एक-विभक्तावित्यादिः वाकरणस्य सर्व्यपार्षदत्वानातदयाभ्युपममे न किसिदिरोधः । तसात् दयं यत्यं परं ब्रह्मतत्त्वं सर्वेत्रव्दार्थं इति स्थितम्। तद्क्रम्

तसाच्छितिविभागेन सत्यः सर्वः सदास्मकः।
एकोऽर्थः ब्रब्दवाच्यले बङ्गरूपः प्रकावत इति॥
सत्यख्रूपमपि इरिणेकिं सम्बन्धसमुद्देशे

यन द्रष्टा च दृष्यञ्च दर्भनञ्चाविकस्पितम्।
तस्यैवार्थस्य सत्यत्मभाञ्चस्य स्वत्यन्तवेदिन दति॥
द्रव्यसमुद्देशेऽपि।

विकारीपगमे सत्यं सुवर्णं कुण्डले यथा।
विकारापगमी यत्र तामाङः प्रकृतिं परामिति।।
त्रभुपगतादितीयलिनर्थाष्ट्राय वात्र्यवाचकयोरविभागः प्रदर्तितः

वाच्या सा सर्वं प्रव्हानां प्रव्हाच न प्रचक् ततः।
प्रमुणक्केऽपि सम्बन्धस्तयोनानात्मनोरिवेति।।
तन्तद्वपाधिपरिकस्थितभेदवज्ञस्तया व्यवहारस्याविद्यामाचकस्थितवेन प्रतिनियताकारोपधीयमानरूपभेदं ब्रह्मतत्तं सर्वप्रव्हिवयः प्रभेदे च पारमार्थिके संवृतिवज्ञाद्ववहारद्व्यायां
स्वप्नावस्थावदुचावचः प्रपद्मा विवर्त्तत द्वित कारिकार्थः। तदाक्रवेदान्नवादनिप्णाः।

यथा खप्तप्रपञ्चाऽयं मिय मायाविजृभितः । एवं जायत्प्रपञ्चाऽपि मिय मायाविजृभित इति ॥ तदित्यं कूटखे परिभिन् ब्रह्मणि मिचदानन्दरूपे प्रत्यन- भिन्नेऽवगते श्रनाद्यविद्यानिष्टन्ती तादृग्त्रह्यात्मनावस्थानस्वणं निःश्रेयमं मेत्यिति शब्दत्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छतीत्य-भियुक्तोक्तेः। तथाच शब्दानुशायनशास्त्रस्य निःश्रेयममाधननं सिद्धम्। तद्कमम्

तद्वारमपवर्गस्य वाञ्चलानां चिकित्सितम्।
पवित्रं सर्वविद्यानामधिविद्यं प्रचलत इति॥
तथा। इदमाद्यं पदस्थानं सिद्धिमापानपर्वणाम्।
इयं सा माजमार्गाणामिजिद्या राजपद्धतिरिति॥
तस्माद्याकरणयास्तं परमपुरुषार्थसाधनतयाध्येतव्यमिति सिद्धम्।
इति सर्व्यदर्शनसंग्रहे पाणिनिदर्शनम्॥

श्रथ मांखीराख्याने परिणामवादे परिपन्यिन जागक् के कयंकारं विवर्त्तवाद श्रादरणीयो भवेदेष हि तेषामाघोषः । मङ्गेपेण हि माङ्ग्राक्ते चतको विधाः मभायाने कश्चिद्धः प्रक्रतिरेव कश्चिदिक्रतिरेव कश्चिदिक्रतिः प्रकृतिश्च कश्चिद्गुभय
हिता । तत्र केवला प्रकृतिः प्रधानपदेन वेदनीया मूलप्रकृतिः
नामावन्यस्य कस्यचिदिक्रतिः । प्रकरातीति प्रकृतिरिति युत्पन्या
मन्तर्जसमागुणानां मान्यावस्थाया श्रभधानात् तदुकं मूलप्रकृतिरविक्रतिरित । मूलञ्चामा प्रकृतिश्च मूलप्रकृतिः महदादेः कार्यक्लापस्यामा मूलं नतस्य प्रधानस्य मूलान्तरमस्य
भनवस्थापातात् । न च वीजाङ्करवदनवस्थादोषा न भवतोति
वाच्यं प्रमाणाभावादिति भावः । विकृतस्य प्रकृतयस्य महद्द-

द्वारतमाचाणि तद्युमं मददाद्याः प्रकृतिविद्यतयः सप्तिति म्यार्थः प्रकृतयञ्च ताः विद्यतयञ्चेति प्रकृतिविद्यतयः सप्त मद्द्र्रद्विन तस्त्रानि तसानि तचामः कर्णादिपद्वेदनीयं मदतस्त्रम् द्वारस्य प्रकृतिः मूलप्रकृतेस् विद्यतिः एवमद्वद्वारतस्त्रम् मानापर्नामधेयं मदतो विद्यतिः प्रकृतिञ्च तदेवादद्वारतस्यं तामसं सत् पञ्चतमाचाणां स्वन्धानिधानां तदेव मास्त्रिकं सप्तकृतिरेकाद्येष्ट्रियाणां सुद्धीन्द्रियाणां चन्नुः श्रेष्ट्रमाणरस्त्रा वगास्त्रानां कर्योद्रियाणां वाक्पाणिपादपायूपस्त्रास्याम् म्यास्त्रकस्य मनस्य रवसस्त्रभयम् क्रियोत्पादमदारेण कारण्णसम्त्रीति न वैद्यर्थम्। तद्वमनीयरक्रस्त्रम्

श्रभिमानोऽद्वार ससाद्विविधः प्रवर्त्तते सर्गः।
एकादश्रकस्य गणस्यशात्रापञ्चकञ्चेव।
मास्मिकमेकादश्रकं प्रवर्त्तते वैक्कतादसङ्कारात्।
भूतादेसस्थातः स तामससीत्रसादुभयम्।
सुद्वीष्ट्रियाणि चषुःश्रोत्रभ्राणरसनत्नगस्याति।
वाक्षाद्रपाणिपायूपस्थानि कर्योत्रियाखाङः।

उभवास्मकमत्र मनः सङ्कल्पविकल्पात्मकमिन्द्रियञ्च साधम्यी-हिति।

विद्यतस्य तत्त्वकी मुद्यामा चार्यवाच स्पतिभिः केवमा विद्य-तिस्त वियदादीनि पश्च भूगानि एकाद मेन्द्रियाणि च तद्कां घोडणकस्त विकार इति घोडण सक्काविष्यको गणः घोडणको विकार एवन प्रकृतिरित्यर्थः चद्यपि पृष्टित्याद्यो बोघ्टा- दीनां प्रकृतिस्वयापि न ते पृथियादिभ्यसस्तान्तरमिति न प्रकृतिः तस्तान्तरोपादाननं चेष्ठ प्रकृतित्वमिभमतं ने। घटादीनां स्पृष्वतिन्द्रयगाद्यात्रयोः समानतेन तस्तान्तरताभावः तत्र प्रव्य-स्पर्धस्परसगन्धतसाचिभाः पूर्वपूर्व्यस्यस्तमिष्ठतेभाः पञ्च स्तानि वियदादीनि कमेणैकदिविषतः पञ्च स्तानि वियदादीनि कमेणैकदिविषतः पञ्च पृष्विष्ठ प्रागेवाकाः। तद्त्रम्

प्रकृतेर्महां स्ति। उद्यार साम्याद्मण्य घाडमकः।
तम्यादिप घाडमकात् प्रम्थः प्रम्थः प्रम्थतानीति।
मनुभयात्मकः पुरुषः तदुक्तं न प्रकृतिनं विकृतिः पुरुष इति।
पुरुषस्त कृटस्थनित्योऽपरिष्णामी न कस्यचित् प्रस्तिनंपि विकृतिः कस्यचिदित्यर्थः। एतत्प्रमृविंग्यतितत्त्रसाधकलेन प्रमास्वत्रयमभिमतं तद्युकं

हृष्टमनुमानमाप्तवचनञ्च चर्ळप्रमाणसिद्धानात्। चिविधं प्रमाणमिष्टं प्रमेयिषिद्धः प्रमाणाद्धीति। इच कार्यकारणभावं चतुर्द्धा विप्रतिपित्तः प्रसर्तत। श्रमतः सक्तायत इति सेगिताः सिक्तरन्ते। नैयायिकादयः सतोऽस-क्वायत इति। वेदान्तिनः सतो विवर्त्तः कार्यजातं न वस्तु सदिति। सांख्याः पुनः सतः सक्तायत इति। तत्रासतः सक्ता-यत इति न प्रामाणिकः पद्यः श्रमतो निद्धाख्यस्य श्रश्रविद्या-यवत्कारणवानुपपत्तेः तुष्ठातुष्ठियोखादाक्यानुपपत्तेश्व। नापि सतोऽसक्तायते कार्कियापारात् प्रागसतः श्रश्रविद्याप्त-वस्त्रासस्वत्यश्रवणीत्मात्रमुपपत्तेः निद्द् नीसं निपुणतनेनावि पीतं कर्नुं पार्थते। ननु मलामले घटस धर्माविति चेत्तर-पात त्रमति धर्मिणि तद्भमं इति व्यपदेशानुपपत्था धर्मिणः मलापत्तेः। तसात् कारकव्यापारात् प्रागपि कार्थं मदेव मतद्याभिव्यक्तिरपपद्यते यथा पीडनेन तिसेषु तैसस्य देश्वेन मीरभेयीषु पयमः। त्रमतः करणे किमपि निदर्शनं न दृष्यते। किञ्च कार्येण कारणं मनद्धं तज्जनकम् त्रमनद्भंवा प्रथमे कार्येख मल्मायातं सतोरेव मनन्ध इति नियमात् चरमे सर्वे कार्येजातं मर्वसाक्तायेत त्रमनद्भवाविशेषात्। तदा-स्थायि माक्काचार्यः

श्रमसद्भाखा समन्धः कारणेः सत्त्वसङ्गिभः ।
श्रममद्भाखा से त्यास्ति सिक्कतो न व्यवस्थितिरिति ।
श्रम्भविमनुष्ठेवासमद्भमि तदेव जनवित यन वक्कतां प्रक्रिश्च कार्यदर्भनानेयेति तस्र मङ्गक्कते तिसेषु तैस्रजननप्रक्रिरित्य न तेस्रस्थासम्बद्धत्विक स्थेन तक्कितिरिति निरूप-णायोगात् । कार्यकारणयोरभेदाच कार्यस्य सत्त्वं कारणात् पृथक् न भवति पटसानुभेश न भिद्यते तद्धर्मत्वास्त्र वदेवं न तदेवं यथा गोरसः तद्धर्मस्य पटसामान्त्रार्थान्तरम् । तर्षि प्रत्येकं त एव प्रावरणकार्यं सुर्युरिति चेत् संस्थानभेदेनाविर्ध-तपटभावानां प्रावरणार्थिकयाकारित्वोपपन्तेः यथा हि कूर्य-स्थाङ्गानि कूर्यागरीरे निविधमानानि तिरोभवन्ति निःसर्मन साविर्भवन्त एवं कारणस्य तन्त्वादेः प्रटादयो विशेषा निःस-रन्त श्राविर्भवन्त एवं स्तरस्त स्त्यान्ति निविष्ठमानाक्तिराभवन्ते।

विनयानीत्युचानी न पुनरसतामुत्यत्तिः सतां वा विनाशः। यथानां भगवद्गीताचाम्

नासते। विद्यते भावा नाभावा विद्यते सत इति। तत्र वार्यानुमानात् तत्रधानिसद्धिः। तदुक्तम्

त्रमदकरणादुपादानग्रहणात् सर्व्यसमावामावात्। श्रकस्य श्रक्यकर्णात् कार्णभावाच सन्कार्थमिति। नापि यते। ब्रह्मतत्त्वस्य विवर्त्तः प्रपञ्चः बाधानुपसंस्थात् श्रधि-ष्ठानारीणयीयिकाडयी: कलधीतरूणादिवत् सारूणाभावे-नारोपासस्यवाच तस्मात् सुखदुः खमा चात्राकस्य तथाविधका-रणमवधारणीयं तथा च प्रयोगः विमतं भावजातं सुखद्ःख-मी हात्मक कारणकं तदिन्यतलात् यद्येनान्वीयते तत्तत्कारणकं यथा रुचकादिकं सुवर्णाम्वितं सुवर्णकारणकं तथाचेदं तस्मा∹ त्तरोति। तत्र जगस्कारणे येयं सुखात्मकता तत् मत्तं या दु:खात्मकता तद्रजः या च भो हात्मकता तत्तम इति चिग्-णात्मककारणसिद्धिः तथा हि प्रत्येकं भावास्त्रैगुष्यवक्तेऽनुभ्र-यमो यथा मैचदारेषु मत्यवत्यां मैचस्य सुखमाविरस्ति तं प्रति यत्त्रगुषप्रादुर्भावात्त्रत्यप्रद्वीनां दुःखम् । ताः प्रति रजागुणप्रा-दुर्भावात् तामसममानस्य चैवस्य माद्या भवति तं प्रति तमा-गुणयमुद्भवात् एवमन्यद्पि घटादिकं लभ्यमानं सुखं करोति परैरपि द्वियमाणं दुःखाकराति उदामीनस्थापेचाविषयलेना-पितहते उपेचाविषयलं नाम मेा हः मुद्द वैचित्त्ये इत्यसाद्धा-तार्मी इम्रब्द्निष्य से: उपेचणीयेषु चित्तवस्यनुद्यात्। तस्रात

सम्बं भावजातं सुखदुः खमेशास्त्रकां चिगुणप्रधानकार चक्रमव-गम्यते। तथाच सेतासतरे। पनिषदि स्रूयते चाजामेकां सो चित्रगुक्तकाणां वक्षीः प्रजाजनयानीं सक्ष्पाः। चाजे। होको जुषमाणे। नुशेते जदात्येनां भुक्तभागामजे। न्य दिति ॥ चाज सो चित्रगुक्तकण्णाम्या रच्यकत्यप्रकाणकत्वावरकत्वसाध-मर्थात् रजस्मान्यतमे। गुणत्वप्रतिपादनपराः।

नन्यतेनं प्रधानं चेतनानिधिष्ठतं महदादिकार्थे न वा-प्रियते यतः केनिचित्रेनेनािधिष्ठाचा भवितव्यं तथाच वर्षा-र्यद्वी परमेयरः खीकर्मव्यः खादिति चेत् तद्यक्ततम् यचे-तबखापि प्रधानस्य प्रवेश्वनवज्ञेन प्रवस्थुपपक्तः दृष्ट्य अचेतनं चेतनानिधिष्ठितं पुद्वार्थाय प्रवर्णमानं यथा वस्वविद्युर्यमचे-तनं चीरं प्रवर्णते यथा जखमचेतनं खोकोपकाराव प्रवर्णते तथाच प्रकृतिरचेतनािप पुद्वविमाचाय प्रवर्ण्यत । तदुक्तम्

> वसविष्टद्धिनिमित्तं चीरस्य यथा प्रवृत्तिरज्ञस्य। पुरुषविमाचनिमित्तं तथा प्रवृत्तिः प्रधानस्थेति॥

चस्त परमेश्वरः कदणया प्रवर्णक इति परमेश्वरास्नित्वा-दिनां डिस्डिमः स प्रायेण गतः विकस्मानुपपत्तोः स किं स्रष्टेः प्राक् प्रवर्णते स्रश्चुत्तरकासंवा श्राचे श्वरीराद्यभावेन दुःखा-नृत्यत्तीः जीवानां दुःखप्रहाषेच्छानुपपत्तिः दितोचे परस्परा-स्रयप्रसङ्गः कदण्या स्रष्टिः स्रश्चा च काद्यामिति। तस्नाद्ये-तनस्वापि चेतनानधिष्ठितस्य प्रधानस्य सहदादिक्षेण परि-कामः पुद्वार्यप्रयुक्तः प्रधानपुद्वसंयोगनिमित्तः। यथा नि- र्यापारखाण्ययकात्ताच्य पश्चिमानेन छोइस्य व्यापारः तथा निर्वापारस्य पृद्वस्य पश्चिमानेन प्रधानव्यापारो युज्यते प्रकृतिपृद्वसम्मन्धस्य पृद्वस्य प्रदेशस्य प्र

पुरुषस दर्शनार्थं कैवस्तार्थं तथा प्रधानस्त ।
पङ्ग्रव्यवद्भयोरिष सम्बन्धसास्त्रतः सर्ग इति ॥
ननु पुरुषार्थनिवन्धना भवत प्रकृतेः प्रवृक्तिः निवृक्तिस्त कथमुप्पस्त इति चेद्स्यते यथा भर्जा दृष्टदेश्या खैरिणी भर्कारं
पुनर्ने।प्रति यथा वा क्रतप्रयोजना नर्क्तो निवर्क्तते तथा प्रकृतिर्षि । यथोक्तम

रङ्गस्य दर्भयिता निवर्त्तते नर्त्तकी यथा नृत्यात्।
पुरुषस्य तथात्मानं प्रकास्य विविवर्त्तते प्रक्रतिरिति॥
एतदर्थं निरीश्वरसाक्क्षशास्त्रप्रवर्त्तककिपलानुसारिणां सत्तमुपन्यसम्॥ इति सर्वदर्भनसंग्रहे सांस्क्षदर्भनम्॥

याम्प्रतं येश्वरयां व्यप्रवर्णकपतञ्जलिप्रस्तिम्निमतमन्वर्ण-मानानां मतम्पन्यस्रते। तत्र सांस्वप्रवत्तनापरनामधेयं यो-गन्नासं पतञ्जसिपणीतं पादचतुष्टयात्मकम्। तच प्रथमे पादे अध योगानुषासनमिति योगद्यास्त्रारक्षप्रतिद्यां विधाय योग-श्चित्तरिक्ष इत्यादिना येगसचणमभिधाय समाधि मप्रपञ्चं निरदिचत् भगवान् पतञ्चलिः । दितीये तपः खाध्या-चेश्वरप्रणिधानानि क्रियायाग इत्यादिना युत्यितचित्तस्त कियायागं यमादीनि पञ्च विच्युज्ञानि साधनानि। हतीचे देवस्यविक्रास धारणेळादिना धारणाधानसमाधिचयम-क्तर्ङ् संयमपदवाचं तवावाकारफसं विश्वतिजातम। चतुर्घे जनीविधमन्त्रतपःसमाधिजाः सिद्ध्य इत्यादिना सिद्धिपञ्चक प्रपञ्चनपुरः सरं परमं प्रवेश्वनं कैवस्थम्। प्रधानादीनि पञ्चतिकः तितत्तानि प्राचीनान्येव समातानि विद्विम् सु परमेश्वरः क्षेत्रक-र्माविपाकाश्रयैरपरास्रष्टः पुरुषः खेच्छया निर्माणकायमधि-ष्टाच सीकिकवैदिकसम्प्रदाचप्रवर्शकः संसाराष्ट्रारे तप्यमानानां प्राणस्तामन्याहकस् ।

ननु पृष्करपसाजवित्रसेंपस तस तापः कथमुपपसते येन परमेश्वरोऽनुपास्कतया कची कियते इति चेदुस्यते तापकस रजसः सत्तमेव तयं बुद्धात्मना परिणमते इति सत्ते परितय-माने तमे।वश्चेन तदभेदावगा सिपुरुषोऽपि तस्तत इत्युस्यते। तदुक्तमा सार्थेः

यत्वं तथं बुद्धिभावेन दृत्तं भावा ते वा राजवासापकासे।

तषाभेदगािष्णो तामनी या दिश्वस्थां तथ रत्युक त्राह्मेति। पतञ्जितिगणुकम्

श्रपरिणामिनो हि भेाकृशकिरप्रतिगंकमा च परिणामि-न्यर्थे प्रतिगंकानो च तङ्गिमनुभवतीति।

भे क्षेत्रकि दिन्कि कि कि कि कि वा चा तीव परिणामिन्य वे बुद्धित के प्रतिषंका के प्रतिविभिन्ने तदृ त्तिमनुभवनीति बुद्धी प्रतिविभिन्ना सा विक्कि कि बुद्धिका यापच्या बुद्धि दिन्य नुकार - वनीति भावः तथा बुद्धि दिन्य प्रति प्रवाद वे दिस्मनुपस्य ति तमनुपस्य कि तदास्य दिव प्रतिभासत दित द्रष्टं तप्यमानस्य पुरुषस्यादर नेर कार्यदी विकास नुवस्थियमियमा - स्वाद्धा के वा प्रतिस्था के वा प्रति वा वा प्रति वा प

तत्राच चागानुप्रासनमिति प्रधमस्वेण प्रेचावत्प्रद्रस्य इं विषय प्रयोजनसम्बन्धाधिकारिक्ष्यमनुबन्धचतुष्टयं प्रतिपाद्यते। श्वनाध्वमञ्चे।ऽधिकारार्थः स्त्रीकियते श्रयमञ्द्रस्थानेकार्थले संभ-वित क्षणमारक्षार्थलपचे पचपातः सक्षवेत्। श्रयमञ्द्रस्य मङ्ग-साद्यनेकार्थलं नामसिङ्गानुष्ठासनेनानुश्चिष्टं मङ्गसानन्तरारक्ष-प्रश्नकात्रस्थे स्वयो श्रयेति। श्वन प्रश्नकात्रस्थे।रसंभवेऽपि श्वान-नार्थमङ्गसपूर्वप्रकृतापेचारकास्य स्वाचानाद्यतुर्णामर्थानां सक्षवा-

दारकार्यतानुपपितिरितिचेबीवं मंखाः विकल्पायद्यात श्रा-नक्तर्यमधन्नव्यर्थ इतिपचे यतः सुतिख्दानकार्यं पूर्ववित्त-भावसाधारणात् कारणादानन्तर्थे वा। न प्रथमः निष्ठ कसित् चणमपि जातु तिष्ठत्यकर्मात्तदिति न्यायेन सर्वेग जन्तुः किञ्चित् कंला किञ्चित् करे। छोवेति तस्थाभिधानमन्तरेणापि प्राप्ततया तद्घीषश्रब्दप्रयोगवैयर्थप्रमत्रेः। न चरमः ज्ञमाचननारं योगस्य प्रकृताविप तस्थानुकासनप्रवृत्त्यनुबन्धनया प्रब्द्तः प्राधान्या-भावात् । न च ग्रब्दतः प्रधानभूतखानुगायनखामाद्यानमार्थ-मंचन्नव्हार्थः किं नस्मादिति वदितस्यम् त्रनुनासनमिति हिः त्रास्त्रमाच त्रनुत्रिकते वाखायते जनवभेदीपायपालपचिती चागा चेन तदनुषायनमिति खुत्पत्तेः अनुषायमस्य च तत्त्वज्ञानेः चिखापचिषानमारभाविलेन जमदमाद्याननार्यमियमाभावार् जिज्ञागाज्ञानचासु प्रमाचाननार्यमाबायते तसाच्छानो दा-काउपरतिस्तिषुः अद्भावित्तः समाधिता भूलात्मन्येवात्मानः प्रशेदिखादिना। नापि तत्त्वज्ञानचिखापचिषानन्तर्थमध्य-व्हार्थः तस्य सम्बदेऽपि श्रोहप्रतिपक्तिप्रवृक्षोरन्पयोगेनानभि-भेषलात् तथापि निःश्रेयसचेतुतया योगानुत्रासनं प्रसितं न वा चाचे तदभावेऽपि खणादेयलं भवेत् दितीये तदभावेऽपि रेचलं स्थात् प्रमितं चास्य निःश्रेयमनिदानलम् ऋथात्मयोगा-चिगमेन चैवं मला धीरा हर्षशाकी अहातीति श्रुते: संमाधाः वचला बुद्धिसंदा चांगमवास्त्रसीति स्रृतेख श्रतएव श्रिखप्रश्री तपवरवरवाचनायुपयायानमार्थे पराक्षतम्। त्रयाता अक्षर

जिज्ञासेत्यच तु ब्रह्मजिज्ञासायाः श्रमधिकार्यालेनाधिकार्यार्थ तं परिष्याच्य साधनचतुष्ट्यमंपत्तिविश्वष्टाधिकारिसमर्पेणाय श्रमदमादिवाकाविहिताच्छमादेरानन्तर्यमध्यश्रद्धार्थ इति श्र-इराचार्थेर्निरटिइ। यथ मा नाम भूदाननार्थाधीऽयशब्दः मङ्गलार्थः किंन स्थात् न स्थाताङ्गलस्य वाकार्थे समयवाभा-वात्। श्रगर्षिताभीष्टावाप्तिर्मङ्गलम् श्रभीष्टं च सुखावाप्तिदुःख-परिचारक्षतयेष्टं योगानुशासनस्य च सुखदुः खनिवृत्यो रन्यत-रत्वाभावास मङ्गलता। तथाच यागानुषामनं मङ्गलमिति न संपनीपद्यते सदङ्गध्यनेरिवाचग्रब्दश्रवणस्य कार्यातया मङ्गलस्य वाच्यत्रसम्बद्धात्रसंभवाच यथार्थिकार्थी वाक्यार्थे निविमरे तथा कार्यमिप निविभेत ऋपदार्थवाविभेषात् पदार्थे पदार्थ एव हि वाक्यार्थे समन्वीयते श्रन्यथा ग्रब्दप्रमाणकानां ग्राब्दी द्याकाङ्का प्रब्देनैव पूर्येति मुद्राभङ्गः क्रता भवेत्। ननु प्रा-रिप्तिप्रवन्धपरिषमाप्तिपरिपन्धिप्रलाहुच्यू इप्रथमनाय शिष्टा-चारपरिपालनाय च शास्त्रारको मङ्गलाचरणभनुष्टेयम् मङ्ग-बादीनि मङ्गलमधानि मङ्गलानानि च शास्त्राणि प्रथमो या-युप्रत्युरुषकाणि वीरपुरुषकाणि च भवन्तीत्यभियुक्तीकोः। भवति च मङ्गलाचीऽयग्रब्दः। ॐकारसायग्रब्दस दावेती ब्रह्मणः पुरा।कष्टं भिला विनिर्धाता तसामाङ्गसिकावुभाविति स्रति-सभावाम् तथाच दुद्धिरादै जिल्यादै। दुद्धादि मञ्दवद धम्रब्दे। मन्नुसार्थः स्वादिति चेकीवं भाषिष्ठाः। त्र्र्यान्तराभिधानाय प्रयुक्तसाधमन्द्रसः वीणावेष्टादिधनिवक्कृवणे मङ्गस्तकलोप-

पत्ते:। यथार्थानारारस्थवाक्यार्थधीपास्वकस्वायत्रस्य कथम-न्यफ सकतेति चेन प्रन्यार्थे नीयमानी दक्तको पस्तकावत् तस्य भ-वात् न च स्रतियाकोषः माङ्गलिकाविति मङ्गलप्रवाश्वकवि-वचया प्रकृत्तेः । नापि पूर्व्यप्रकृतापेचाऽयत्रब्दः फलत त्रानमा-र्यायतिरेकेष प्रागुक्तदूषणानुषङ्गात् किमयमधब्रव्दे।ऽधिका-रार्थः प्रधानमर्थार्थ इत्यादिविमर्प्यक्ये पचानारोपन्यासे तस्य भवेऽपि प्रकृते तद्यभावाच । तसात् पारिग्रेखादधिकार-परवेदनोयपारसार्थीऽयबस् रति विष्ठेषा भाखते। अधैवः च्यातिर्थेष विश्वच्योतिरित्यचाचत्रव्दः ऋतुविश्वेषप्रारमार्थः परिग्रहोते। यथा यथ प्रब्दान्त्रासनमित्य नाथप्रब्दो व्याकर-षत्रास्त्राधिकारार्थः । तदभावि यासभाये यागस्त्रविवर्ष-परे अधेत्ययमधिकारार्थः प्रयुज्यत इति तद्याचखी वाचस्यति:। तसादयमणप्रव्हाऽधिकारचातका मङ्गलार्थयति चिद्धमिति। तिहत्यममुखाषत्रब्द्साधिकारार्थलपचे त्राक्तेष प्रस्त्रवमानस् चागचापवर्त्तनात् समस्रशास्त्रतात्पर्ययास्थानेन प्रास्तस्य सुखा-ववेष्धप्रदक्तिरासामित्युपपन्नम्। ननु हिरद्यगर्भी चागसः वका मान्यः पुरातन इति याज्ञवल्यस्यतेः पतञ्जलिः कर्यः चागस प्रासितेति चेदद्वा त्रतएव तच तच प्राणादी विधि-खयागचा विप्रकीर्णतया दुर्गाञ्चार्थलं मन्यमानेन भगवता छपा-सिन्धुना फिषपितिना सारं संजिघृचुषा अनुशासनमारश्चं न तु साचा च्छासनम्। यदायमयत्रब्दोऽधिकारार्थः तदैवं वाक्यार्थः यमधेत बेागानुत्रायनं शास्त्रमधिकतं वेदितव्यमिति तत्र शास्त्रे ख्त्याद्यमानतया बागः समाधनः सफला विषयः तर्ख्त्या-दनमवान्तरफालं खुत्पादितस्य चागस्य कैवलां परमप्रयाजनं शास्त्रचागचाः प्रतिपाद्यप्रतिपाद्वभावस्त्रचाः सम्बन्धः चागस्र कैवल्यस च माध्यमाधनभावलचषः समन्धः स च श्रुत्यादिप्र-सिद्ध इति प्रागेवावादिषम्।मेाचमपेचमाणाः श्रवणाधिकारिण दत्यर्थमिद्भम्। न चाथाते। ब्रह्मजिज्ञासेत्यादावधिकारिणी-ऽर्थतः सिद्धिराभद्भनीया तत्रायशब्देनानमार्थाभिधाने प्रणा-जिक्या त्रधिकारिसमर्पणसिद्धावार्थिकलमङ्कानुदयात्। त्रत-एवे। ऋ तिप्राप्ते प्रकरणादीनामनवका ग्रह्ति। ऋसार्थः यव हि अल्या अर्थी न सभ्यते तर्वेव प्रकरणादयाऽयं समर्पयन्ति नेतरच यच तु ब्रब्दादेवार्घखोपसभाः तच नेतरख सभावः जीववीधिन्या शुखा वीधितेऽचै तदिबद्धार्थं प्रकरणादि सम-पंयति ऋविरद्धंवा न प्रथम: विरद्धार्थवेशधकस्य तस्य बाधित-लात् न पर्मः वैयर्थात्तदाइ श्रुतिलिङ्गवाकाप्रकरणखानस-माख्यानां समवाये पारदै। वंद्यमर्थविप्रकर्षादिति।

वाधिकैव श्रुतिर्नित्यं समाख्या वाध्यते सदा।

मध्यमानान्तु वाध्यलं वाधकलमपेचयेति च ॥

तस्मादिषयादिमचाद्वज्ञाविचारकशास्त्रवद्योगानुशासनं श्रास्त्र
मारस्मणीयमिति स्थितम्।

ननु खुत्पाद्यमानतथा थे। गणवाच प्रस्तुता न श्रास्तिनित्ते चेत् सत्यं प्रतिपाद्यतथा थे। गः प्राधान्येन प्रस्तुतः स च तदि-षयेण श्रास्तेण प्रतिपाद्यत दृति तत्प्रतिपादने करणं श्रास्तं कर- सनी चरस कर्य वापार मृतम् समनी चरता मा चरति । सस्य चरे पुर्देवद प्रस् यापार भृतम् समन निपात ना दिकसं करण भूत्र तपर इत्यो चरं न कर्य भूत ह सादि ने चरं तथा च वक्षः पत स्र सेः प्रवचन यापार पे स्वया योग विषय स्वाधिक तता कर स्वय प्रास्त व्याधिक तता कर स्वय प्रास्त योग सास्त योग सास्त योग सास्त योग सास्त योग सास्त योग सास्त स्वया प्राप्त ये स्वया वर्षा भजते स्वय पानु सासनी योग स्वया परिष्ठ तात् युजेर्निय से। ननु युजियोग इति संयो न नार्थ तया परिष्ठ तात् युजेर्निय से। योग स्वयः संयोग वचन स्व स्वास्त तु निरोध वचन । स्वत्य वोग साह वस्त से योग वचन स्व स्वास्त तु निरोध वचन । स्वत्य वोक्ष स्व साह वस्त से योग वचन स्व स्वास्त तु निरोध वचन । स्वत्य वोक्ष से साह वस्त से योग वचन स्व स्व स्व तु निरोध वचन । स्वत्य वोक्ष से साह वस्त से योग वचन स्व

संयोगे। योग रत्युक्ती जीवात्मपरमात्मनोरिति।
तरेतदार्भे जीवपरयोः संयोगे कारणस्मान्यतरक्षीदेरसकःवादजसंयोगस्म कष्मणाजयरणादिभिः प्रतिचेपाच। मीमांसक्तमतानुसारेच तद्क्षीकारेऽपि नित्यसिद्धस्म तस्म साधनाभावेन प्रास्मवैषस्मापनेस्म धात्मामनेकार्थनेन युजेः समाधर्थनोपपत्तेस्। तदुक्रम्

निपाता द्योपवर्गा स्व धातव द्येति ते चयः।
सनेकार्थाः स्वताः वर्षे पाठ सोवां निदर्भनिति॥
सतएव केचन युजिं समाधाविष पठिना युज समाधाविति।
नापि याज्ञवल्कावचनव्याकोषः तचलस्यापि वागमञ्जूस समान्
सर्थेतात।

समाधिः समतावस्ता जीवातापरमातानेः। जिद्याचेव स्थितिया समाधिः प्रत्यगातान इति तेनैवानामा । तद्कां भगवता व्यासेन । योगः समाधिरिति । यदीवमष्टाष्ट्रयोगे चरमसाष्ट्रस्य समाधिलम् मं पतञ्चलिना यस-नियमासनप्राणायामप्रत्याद्वारधानधारणाममाध्ये। (हाङ्गानि यागस्रोति। न चाक्रीवाङ्गतां गन्तुमुखदते उपकार्यीपकारक-भावस्य दर्भपूर्णमासप्रवाजादी भिन्नायतनलेनात्यमाभेदादतः समाधिरपि न योगमन्दार्थी युज्यत इति चेत्तन युज्यते खुत्पत्तिमाचाभिधिसया तदेवार्थमाचिनभाषं खरूपग्रूत्यमिव समाधिरिति निरूपितचरमाङ्गवाचकेन समाधिश्रब्देनाङ्गिनो यागसाभेदविवचया व्यपदेशापपत्तेः न च वृत्पत्तिवसादेव सर्वेच शब्दः प्रवर्त्तते तथाले गच्छतीति गारिति खुत्पत्तेः तिष्ठग् गार्न खात् गक्कता देवदत्तस्य स्थात् प्रवित्तिनिमत्तञ्च प्रागु-क्रमेव चित्तवित्ति विरोध इति तद्कं योगियत्तवित्रिध इति। ननु उत्तीनां निरेष्धयेद्योगे।ऽभिमतसामां ज्ञानलेना-त्मात्रयतया तिवरोधोऽपि प्रधंसपदवेदनीयसदात्रयो भवेत प्रागभावप्रश्वंषयोः प्रतियागिषमानात्रयत्ननियमात तत्रश्चा-पपन्नस्तयन्थभी विकरोति हि धर्मिणमिति न्यायेनात्मनः क्रीटस्यं विष्येतेति चेत्तद्धि न घटते निरोधानां प्रमाणवि-पर्ययविक स्पनिद्रास्ति खरूपाणां वृत्तीनामनाः करणाद्यपर-पर्यायचित्तधर्मालाङ्गीकारात् कूटखनित्या चिच्ककिरपरि-मामिनी विज्ञानधर्मात्रया भवितुं नाईत्येव। नच चितियके-रपरिषामिलमसिद्धमिति मन्तवं चितिप्रक्तिरपरिषामिनी यदा जाहलात् न चरेवं न तदेवं चथा चिन्तादि द्रह्याचनुमान-

सकावात् तथा यद्यमा पुरुषः परिकामी स्थानदा परिकामसः कादाचित्रकलात्रामां चित्रहत्तीनां मदाश्वाहलं नेपपचेत चिद्रपद्म पुरुषस सदैवाधिष्ठाष्टलेगावस्त्रितस यद नारक्षिनिर्माष्ट सनं तस्यापि भदैव स्थितवात् येन येनार्येनीपरमं भवति तस्य हुम्बस्य सदैव चिच्छायापत्या भानापपत्त्या पुरुषस्य नि:सङ्गलं समावति ततस सिद्धं तस सदाजाहलमिति न काचित् परि-कामिलाप्रकावतरित । चित्तं पुनर्वेन विषयेणोपरकं भवति य विषयो ज्ञातः यद्परकां न भवति तद्जातमिति वस्तने। य-स्काममणिकस्पत्र ज्ञानाज्ञानकार्णस्तोपरागानुपरागधर्क-तादयः सधर्मनं चित्तं परिणामि इत्युच्यते। ननु चित्तस्थे-ऋिवाको चाइक्कारिकाको सर्वगतलात् सर्व्यविषयेरिक सदा यमन्धः तथाच सर्वेवां सर्वदा सर्वव ज्ञानं प्रसच्चेत सर्वनत-लेऽपि चित्तं यच प्ररीरे हित्तमम् तेन प्ररीरेण यच सम्बन्धा थेवां विषयाणां तेष्वेवास ज्ञानं भवति नेतरेष्वित्वतिप्रमङ्गाभा-वाइतएवाथस्कान्ममणिक ल्या विषयाः श्रथः सधर्मकं चित्रमि+ न्द्रियप्रणासिकयाभिममधोपरञ्जयन्ति। तसाचित्तस धर्मा ष्ट्रसची नातानः तथाच श्रुतिः कामः सङ्कल्यो विचिकिसा श्रद्धा श्रश्रद्धा धतिरधतिरियोतसर्वे मन एवेति। चिच्कक्रेर-परिणामिलं पञ्च त्रिखाचार्यं राख्याचि त्रपरिणामिनी भोकृत-क्रिरिति पतञ्जिक्षिनापि सदाज्ञाताञ्चित्तवन्तयसात्रभाः पुरुष-खापरिकामितादिति। चित्तपरिकामित्रेऽनुमानमुखते चित्तं परिणामि ज्ञाताजातविषयलात् श्रीचादिवदिति।परिणाभसं

निविधः प्रसिद्धः धर्मालचणावसाभेदात् धर्माणचित्तस्य नीसाद्यास्त्रीपनं धर्मापरिणामः यथा कनकम्य कटकमुकुटकेयूरादि धर्मास्य वर्त्तमानलादिर्श्वचणपरिणामः नीलाद्यास्त्रीचनस्य
स्कुटलादिरवस्त्रापरिणामः कनकाद्रेस् नवपुराणलादिरवस्कापरिणामः। एवमन्यचापि यथासमावं परिणामचितयमूइनीयं तथाच प्रमाणादिष्टन्तीनां चित्तधर्मालान्तित्रोधोऽपि
तदाश्रय एवेति न किञ्चिदनुपपन्नम्।

ननु वित्तिनिरोधी थाग इत्यङ्गीकारे सुषुष्टादी विचित्र-मृढादिचित्तं हत्तीनां निरोधसमावाद्यागतप्रसङ्गः नचैतसुञ्चते चिप्राचनस्वासु क्षेत्रप्रहाणादे रसभावाचिः श्रेयसपरिपन्यिला इ। तथा हि चित्रं नाम तेषु तेषु विषयेषु चिष्यमाणमस्त्रिरं चित्त-मुच्यते। तमःसमुद्रे मग्नं निद्रावृत्तिमित्तनं मूढमिति गीयते। चित्रादित्रिष्टं चित्रं विचित्रमिति गीयते। विशेषा नाम चञ्चसं ि सनः क्षया प्रमाथि वस्तवहृढमिति न्यायेनास्विरस्यापि मन-यः कादाचित्कसमुद्भृतविषयसीर्थसभावेन सीर्थम्। ऋस्थिरतञ्च - स्वाभाविकं व्याध्याद्यमुग्रयजनितं वा । तदाइ व्याधिस्थानसंत्रय-प्रमादाससाविरतिभागिदर्भगास्थभूमिकलानवस्थितलानि चित्तविषेपा स्रोक्तराचा इति। तत्र देवित्रववैषम्यनिमित्तेः अवरादिकाभिः चिक्तकाकर्मणलं स्थानं विरुद्धकोटिद्वयाव-्गाहि ज्ञानं संबद्धः समाधिसाधनानाम भावनं प्रमादः ब्रुरी-रवाक्चित्रगृह्लादप्रवृत्तिराखखं विषयाभिखावाऽविरतिः त्रतिसंग्रदुद्धिर्भान्तिदर्भनं खुतिसिन्निन्तित् समाधिभूमेर्x 2

साभाऽस्थभू सिकलं स्थायामपि तसां चित्तसाप्रतिष्ठा चन-वस्तित्वमित्यर्थः। तसास हित्तं निरोधो योगपत्र निर्मेषति इति चेन्नैतं वाचः देयभूति हास्वस्थाचये हित्ति निरोधस्य देय-त्वस्थावेऽस्यपादेययो रेका पनिरुद्धावस्थयो हित्ति निरोधस्य यो-गत्मभावात् एकतानं चित्तमेका प्रमुखते निरुद्ध सकस्व हित्तकं संस्कारमा चोषं चित्तं निरुद्ध मिति भस्यते।

यच यमाधिर्दिविधः यम्प्रज्ञातायम्प्रज्ञातभेदात् तेचैकाय-चेतिस यः प्रमाणादिवृत्तीनां वाञ्चविषयाणां निरोधः यस्प्रज्ञातयमाधिः यस्यक् प्रज्ञायतेऽस्मिन् प्रक्रतेर्विविक्रतया चि-क्तिमित खुत्पक्तेः । य चतुर्विधः यवितकी दिभेदात् यमाधि-नीम भावना सा च भावास विषयानारपरिहारेख चेतिस पुन: पुनर्निवेशनं भाष्यश्च दिविधम् ईश्वरसानानि च तान्यपि दिविधानि जडाजडभेदात् जडानि प्रकृतिमदददद्वारादीनि चतुर्विष्ठतिः त्रज्ञडः पुरुषः। तत्र यदा प्रथियादीनि स्त्रुसानि विषयलेनादाय पूर्वापरानुसन्धानेन प्रव्हार्थी संख्यसभोदेन च भावना प्रवर्त्तते स समाधिः सवितर्कः यदा तकाचानाः कर-णस्त्रणं सूद्धां विषयमासम्य देशाधवष्केदेन भावना प्रवर्त्तते तदा सविचारः यदा रजसमोस्रेज्ञानुविद्धं चित्तं भाव्यते तदा युखप्रकाशम् यस्य सत्त्रस्थाद्रेकात् सानन्दः यदा रजस्तमाक्षे-बानिभिभूतं गुद्धं सत्तमासम्बनीकत्य या प्रवर्त्तते भावना तदा तस्यां यत्तस्य न्याभावाचितित्रक्रेक्ट्रेकाच सत्त्वमात्रावश्रेषत्वेम यमाधिः वितर्कविषारानन्दास्त्रितारूपानुगमात् षम्प्रज्ञात इति सर्व्यविक्तिनिरोधे त्रसम्प्रज्ञातः समाधिः। ननु सर्व्यविक्तिनिरोधो योग इत्युक्त सम्प्रज्ञाते व्यक्तिनं स्थात् तत्र सन्तप्रधानायाः सन्तपुरवान्यतास्थातिस्वर्णाया वृक्तेरिनरो-धादिति चेत्तदेतदान्तं क्षेत्रकर्मविपाकाश्यविक्तियन्त्र-निनिरोधो योग इत्यङ्गीकारात् क्षेत्राः पुनः पञ्चधा प्रसिद्धाः श्रविद्यास्मितारागदेवाभिनिवेशाः।

नन्वविद्येत्यत्र किमाश्रीयते पूर्वपदार्घप्राधान्यम् श्रमचिकं वर्त्तत इतिवत् उत्तरपदार्थप्राधान्यं वा राजपुरुष इतिवत् श्रन्यपदार्थप्राधान्यं वा श्रमित्रको देश इतिवत् तत्र न पूर्वः पूर्विपदार्थप्रधानले श्रविद्यार्था प्रसञ्चप्रतिषेधोपपत्ती क्षेत्रादि-कारकलानुपपत्तेः श्रविद्याभ्रष्ट्य स्त्रीसिङ्गलाभावापत्तेय न दितीयः कखिदभावेन विशिष्टाचा विद्यायाः क्षेत्रादिपंरिपं-न्धिलेन तदीजलान्पपत्तेः न हतीयः नजाऽस्वर्धानां बद्धवी-दिवी चोत्तरपदछोप इति वृत्तिकारवचनानुगरेण अविध-माना विचा यखाः सा ऋविद्या बुद्धिरिति समाधिसिङ्की तस्वा श्वविद्याचाः क्षेत्रादिवीजलानुपपत्तेः विवेकस्थातिपूर्वकमर्वछ-. निरम्यवाचास्रक्षास्रवालाप्रमङ्गाच त्रसितादीनां उन्न ञ् क्कोशानामविद्यानिदानलम्। ऋविद्या चेत्रलमुत्तरेषां प्रसुप्तत-नुविच्छिन्नोदाराणामिति। तत्र प्रसुप्तलं प्रवेशधसहकार्यभावेगा-नभियकिः तनुलं प्रतिपचभावनया जिथिसीकर्णं विच्छिन्नलं वस्रवता क्षेत्रेगाभिभवः उदारलं सहकारिसविधिवत्रात् का-र्थकारितम्। तदुत्रं वाचस्यतिमित्रेण वासभाष्यवास्यायाम्

100

प्रसप्तासमाधीनानां तनुद्रश्वास योगिनाम्।
विक्रिसेदारक्षपास क्षेत्रा विषयमक्तिनामिति॥
दन्दवत् स्वतन्त्रपदार्थदयानवगमादुभयपदार्थप्रधानलं नामक्रितम्।तस्तात् पत्रद्रयेऽपि क्षेत्रादिनिदानलमविद्यायाः प्रसिद्धं
द्रीयेतेति चेत् तद्पि व ग्रोभनं विभाति पर्यादासम्बाध्यान्त्रमात्रित्याविद्यात्रव्देन विद्याविद्द्वस्य विपर्ययद्यानस्याभिधानमिति
तद्द्रदेश्लीकारात्। तदाद

गामधालर्थद्योगं तु नैव नञ् प्रतिषेधकः।
वदत्वत्राष्ट्रणधर्मावन्यमाचिति।
रह्मयोगनया हि क्रव्हार्थाः सर्व एव नः।
तेन यच प्रयुक्ता यो न तक्षादपनीयत हित॥
वाचलितिमञ्जैरणुकं लेकाधीनावधारणे हि कव्हार्थयोः
सम्बन्धः लेकि चेक्तरपदार्थप्रधानस्थाप नञ उत्तरपदाभिधेयोपमर्दकस्थ तिहद्द्वतया तच तचेपस्थितिए तिहदद्वे
प्रवित्ति। एतदेवाभिप्रेत्योक्तम् चनित्याग्रहिद्वानात्मस्
नित्यग्रहिस्खात्मस्थातिरविद्येति। चतस्थास्यहिद्विपर्यवः
हत्युकं भवति तद्यशा चित्ये घटाहै। नित्यनाभिमान चग्रहेन।
कार्याहै। ग्रहिन्द्वप्रयाः।

स्तानादीजादवष्टकासियन्दासिधनादपि। कायमाधेयग्रीजनात् पण्डिता स्नाप्टणं विदुरिति॥ परिमामतापसंस्कारैर्गुषदक्तिनिरोधाच दुःसमेव सम्बं विवे- किन इति न्यायेन दुःखे सक्षन्दनवितादी सुखलारीयः स्रनातानि देशादावासाबुद्धिः। तदुक्तम्

श्वनातानि च देशदावातानुद्धिस्त देशिनाम्। श्विद्या तत्ताने वन्धस्त्राशे मोच उच्चन इति॥ एतमियमविद्या चतुषादा भवति। नन्वेतेव्यविद्याविशेषेषु कि-श्विदनुगतं सामान्यस्वणं वर्णनीयम् श्रन्यथा विशेषसासिद्धेः। तथाचे त्रां भद्वाचार्थेः

यामान्यसचणं त्यक्ता विशेषस्वैव सचणम्।
न शक्यं केवसं वक्तुमते। उपास्य न वास्यतेति ॥
तदिष न वास्यमतिसंसदुद्धिति सामान्यसचणामिधानेन दक्तोक्तरतात्। सच्यपुद्षयोत्तरमस्रीत्येकताभिमाने। अस्यतात् । सच्यपुद्षयोत्तरमस्रीत्येकताभिमाने। अस्यतात् व्यक्तं दृक्दर्शनशक्तोरेकात्मवाभिमाने। अस्यतेति। सुखामिश्रस्य सुखानुस्तितपूर्णकः सुखमाधनेषु हण्णाक्ष्णे। गर्द्धी रागः।
दुःखश्रस्य तदनुस्तितपुरस्तरमास्याधनेषु निन्दा देषः तद्कं
सुखानुश्रयो रागः दुःखानुश्रयो देष दति। किमचानुश्रयिश्रस्ये
ताच्योखार्थे णिनिरिनर्वा मलर्थीयोऽभिमतः नाद्यः सुधजाते। णिनिसाच्योखा दत्यत्र सुपीति वर्त्तमाने पुनस्तुव्यइणस्य उपसर्गनिवत्त्यर्थलेन से। पर्सर्गाद्वाते। णिनर्गन्यक्तेः यथाकथिद्वदनुश्रायिपदस्य प्रयोगप्रसङ्गात् न दितीयः

एकाचरात् छतो जातेः सप्तम्याञ्चन ते। स्यताविति तस्त्रतिषेधादव चानुग्रयश्रब्दछाजमालेन छदमालात् तस्त्रादनु- व्यविषयो बुद्यपाद इति चैत् नैतङ्गद्रं भावानववाधात् प्रा-यिकाभिप्रायमिदं वचनम्। श्वतएवाकं दृत्तिकारेष

रतिकरणे विवजार्थः सर्ववाभिसमध्यत रति।
तेन किवानिकार्थी कार्थिकसम्बुली तब्बुलिक रति तथाच करनात् जातेच प्रतिषेधस्य प्राधिकतम् अनुप्रयम्बद्धः करन्त्रतथा रनेरपपित्तिरिति सिद्धं पूर्वजन्तानुभूतमर्पदुःखानु-भववासनावस्रात् सर्वस्य प्राणस्त्राचस्या क्रमरा च विदुवः सञ्चायमानः शरीरविषयादेर्मम विद्योगे माभूदिति प्रत्यष्टं निम्तं विना प्रवर्त्तमानोभषक्षे।ऽभिनिवेशः पञ्चमः क्रेषः। मा च भूवं दि भूयासमिति प्रार्थनाद्याः प्रत्यात्ममनुभवसिन्द्यात् तदाद स्वरमवादी विदुषे।ऽपि तथाक्ष्ठे।ऽभिनिवेश रति। ते चाविद्यादयः पञ्च सांसारिकविविधदः स्वोपदारदेत्रतेन पुरुषं क्रिजनीति क्षेत्राः प्रसिद्धाः।

कर्षाणि विचितप्रतिषिद्धक्षणणि क्योतिष्टोमबद्धाच्यादीनि विषाकाः कर्षण्यानि आत्यायुर्भेगाः श्वापस्विषाकाचित्तभूमी ग्रेरत इत्याग्रयाः धर्माधर्मसंस्काराः तत्परिपन्धिचित्तवित्तिनिरोधो थेगः निरोधो नाभावमात्रमभिमतं तस्य
तुष्कलेन भावक्षपंस्कारजनन्धमलास्भवात् किन्तु तदात्रयो
मधुमतीमधुप्रतीकाविग्रोकागंस्कारग्रेषतायपदेश्यः चित्तस्यावस्वाविग्रेषः निक्थनोऽस्मिन् प्रमाणाद्याश्चित्तवृत्तयः चित्तस्यावस्वाविग्रेषः निक्थनोऽस्मिन् प्रमाणाद्याश्चित्तवृत्तयः विक्तस्यावस्वाविग्रेषः । श्रभासवैराग्याभां वृत्तिनिरोधः तत्र स्वितो
यक्षोऽभाषः । प्रकाग्रप्रवृत्तिक्षपवृत्तिर्दितस्य चित्तस्य स्वक-

पनिष्ठः परिणामिविशेषः स्थितिः। तिसिमित्तीकृत्य यकः पुनः
पुनस्तथालेन चेतिस निवेशनमभ्यासः। चर्माण दीपिनं इन्तीतिविसिमत्तार्थेयं सप्तमीत्युक्तं भवति। दृष्टानुस्रविकविषयवित्यास्य वश्रीकारसंश्वा वैराग्यम्। ऐहिकपारिवकविषयादै।
देशस्त्रभनास्त्रिरभिणाषस्य ममैते विषया वस्ताः नाइमेतेषां
वस्य इति विमर्शा वैराग्यमित्युक्तं भवति। समाधिपरिपन्धिक्रेश्वतन्त्वरणार्थं समाधिणाभार्थञ्च प्रथमं क्रियायोगविधानपरेण योगिना भवितयं क्रियायोगसम्पादने त्रभ्यासवैराग्ययोः
सम्भवात्। तद्क्तं भगवता

श्राहर चोर्म में योगं कर्म कार पमुच्यते। योगाहर स्वात स्वीत श्रमः कार पमुच्यते इति॥ क्रियायोगस्रोपदिष्टः पतम्म जिना तपः स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि क्रियायोग इति। तपः सहस्यं निरूपितं याज्ञवल्लोन

्विधिनाक्षेत्र मार्गेष क्षक्क् चान्द्रायणादिभिः।

यरीर शेषणं प्राक्तस्य गिष्यं उत्तमिति॥
प्रणवगायत्रीप्रस्तीनामध्यमं खाध्याय इति। तेच मन्तादिविधाः वैदिकासान्त्रकास वैदिकास द्विविधाः प्रगीता स्रप्रगीतास्य। तच प्रगीताः सामानि स्रप्रगीतास्य दिविधाः कन्दो
सद्भासदिसस्य । तच प्रथमा स्टचः दितीया यस्त्रंषि। तदुक्तं जैमिनिना तेषास्य यचार्यवशेन पाद्यवस्था गीतिषु सामास्या भेषे यनुः शब्द इति। तन्त्रेषु कामिककारणप्रपञ्चाद्या-

नमेषु चे चे वर्षिताको तान्त्रिकाः। ते पुनर्मन्त्राक्तिविधाः स्तीपुः चपुंचकभेदान्तदार

लात् विद्वलम्। व च संस्कारी दयविधः कथितः ज्ञारदातिसको

स्तीपुंगपुंचकलेन चिविधा मन्त्रजातयः। स्त्रीमन्त्रा विक्रजायान्ताः नमे। इनाः सुर्नपुंचकाः॥ त्रेषाः पुमांचस्ते श्रसाः चिद्धा वस्त्रादिकसीणीति॥ स्वापनादिसंस्काराभावेऽपि निरस्तमस्तदोवलेन चिद्धिहेत-

> मन्त्राचां दत्र कथानी संस्काराः सिद्धिदायिनः। निर्देश्वर्ता प्रयान्याष्ट्र ते मन्त्राः साधु संस्कृताः ॥ जननं जीवनश्चैव ताउनं वाधनं तथा। ऋभिवेकोऽच विमसीकरणायायने पुनः। तर्पणं दीपनं मुन्निर्दश्चेता मन्त्रसंस्क्रियाः॥ मकाषां माहकावर्षादुङ्कारे। जननं स्रतम्। प्रवानतरितान् छला मन्त्रवर्णान् जपेत् सुधीः। मन्त्रार्थसङ्ख्या तद्धि जीवनं संप्रचकते॥ मक्तवर्षाम् समास्त्रिका ताडयेचन्द्रमास्त्रसा। प्रत्येकं वायुवीजेन ताउनं तदुदा इतम्॥ विख्यि मन्त्रवर्णास् प्रस्तैः करवीरजैः। मनाषरेण सङ्घातेर्रन्यानदेश्यनं मतम्॥ स्त्रतकोक्तविधानेन सन्त्री सन्त्रार्धसङ्ख्या। चयत्वपद्मवैर्मम्बर्भविद्येदिग्रुदुचे ॥ यश्चिष्य मनसा मन्त्रं ज्यातिर्मन्त्रेष निर्दे हेत्।

मक्ते मख्ययं मक्ती विमलीकरणं हि तत्॥
तारवोमाग्निममुयुक् च्योतिर्मक उदाहतः॥
कुशोदकेन जप्तेन प्रत्यणं प्रोचणं मनोः।
वारिवीजेन विधिवदेतदाणायनं मतं॥
मक्त्रेण वारिणा मक्ते तर्पणं तर्पणं स्थतम्।
तारमायारमायोगो मनोदीपनमुच्यते॥
जणमानस्य मक्त्रस्य गोपनं लप्रकाशनम्।
गंस्कारा दश्र मक्त्राणां सर्वतन्त्रेषु गोपिताः।
यस्त्रता सम्प्रदायेन मक्ती वाञ्कितमञ्जते॥
कुद्रकीचितविच्छिन्नसुप्रश्रशादयोऽपि च।
मक्तदोषाः प्रणस्थन्ति संस्कारैरेभिक्त्रमिरिति।
तदस्यमकाण्डताण्डवकस्येन मक्त्रशास्त्ररस्थोद्वीषक्षेन।

रै. यर प्रविधानं नामा भिहिताना सनिभिहिताना स्व सर्वा-सां कियाणां पर से यरे पर सगुरी फ खान पेचया समर्पण स्। अनेद मुक्तम्

कामते। द्वामते। वापि यत्करे। मि ग्रुभाग्रुभम्।
तत्सर्भे विच विन्यसं लत्मयुक्तः करे। म्यहमिति॥
कियाफ सम्यामे। द्वापि भक्तिविशेषापरपर्यायं प्रणिधानमेव
फ साभिसन्धानेन कर्मकरणात्। तथाच गीयते गीतासु

कर्माध्वेवाधिकारके मा फलेषु कदाचन। मा कर्मफलकेतुर्भमा ते सङ्गोऽस्वकर्माणीति॥ फलाभिसन्धेरपघातकलमभिरितं भगवद्भिनीसकष्टभारती श्रीचरणैः

चिप प्रयक्षसम्बन्धं कामेने।पहतं तपः।

न तुष्टये महेगस्य यखीढिमिव पायसमिति॥

सा च तपः स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानात्मिका किया ये।गसाधनताये।ग इति। मुद्धसारे।पसचणाष्ट्रत्याश्रयकेन निरूष्यते यथायुपृतिमिति। गुद्धसारे।पसचणा नाम सचणाप्रसेदः।मुख्यार्थबाध
तयोगान्यामर्थान्तरप्रतिपादनं सचणा सा दिविधा रूढिमूला

मुखार्चबाधे तद्यांगे इहितोऽय प्रयोजनात्।

प्रयोजनमूचा च तदुक्तं काव्यप्रकाशे

श्रन्थे खं स्वयंते यत् सा खं चणारी पिता कियेति॥
तच्छव्देन खं स्वयंत रत्याख्याते गुणीभूतं प्रतिपादनमाचं परान्यस्ते। सा खं चणेति प्रतिनिर्दिश्वमानापेचया तच्छव्दस्य स्वीसिङ्गलोपपत्तिः। तद्कां कैयटैः निर्दिश्वमानप्रतिनिर्दिश्वमानयोरैक्यमापादयन्ति सर्वनामानि पर्यायेण तत्तिक्षङ्गमुपाद्दत्त रति। तच कर्माण कुश्च रत्यादि क्ढिचचणाया उदार्थणं कुश्चम् चातीति युत्पत्त्या दर्भादानकर्त्तरि चािगिकं कुश्चपदं विवेचकलसाक्ष्यात् प्रवीणे प्रवर्त्तमानं श्रनादिरुद्ध- यवद्यारपरम्परानुपातिलेनाभिधानवत् प्रयोजनमनपेच्य प्रवर्त्तते। तदाद्द

निरूठाखचणाः कास्तित् सामर्थाद्भिधानवदिति । बुस्मात् रूठिखचणायाः प्रयोजनापेचा नास्ति । यद्यपि प्रयुक्तः गब्दः प्रथमे मुख्यार्थं प्रतिपादयति तेनार्थेनार्थान्तरं खद्यत इति अर्थधर्मीयं खजणा तथापि तत्रितपादके गब्दे समारो-पितः सन् गब्दव्यापार इति व्यपिद्यते। एतदेवाभिप्रेत्योक्तं खजणारोपिता क्रियेति। प्रयोजनखजणा तु पिष्ठधा खपादा-नखजणा खजणखजणा गोणसारोपा गोणसाध्यवसाना ग्रुद्ध-सारोपा ग्रुद्धसाध्यवसाना चेति। कुन्नाः प्रविश्वन्ति मञ्चाः क्रोजन्नि गीर्वाद्योकः गीरयं आयुघतं आयुरेवेदमिति यथा-क्रममुदादरणानि द्रष्टवानि। तदुक्तम्

खिसद्भे पराचेपः पराधं खममपंणम्।

उपादानं खचणं चेत्युक्ता ग्रुद्धेव मा दिधा॥

सारोपान्या तु यचेकिते। विषयी विषयस्या।

विषयम्नः इतेऽन्यस्मिन् मा स्थात् माध्यवमानिका॥

भेदाविमा च मादृष्यात् मनन्यान्तरस्या।

गै। थै: ग्रुद्धी च विश्वेयी खचणा तेन षिद्धिति॥

तदखं काव्यमीमांसाममीनर्भन्यनेन।

स च थोगे। यमादिभेदवशाद छाङ्क इति निर्द्धिः। तच यमा श्रिष्ठं स्वाद्धः। तदा इ पतञ्जलिः श्रिष्ठं सामक्षा खेय ब्रह्म-चर्यापरियद्या यमा इति। नियमाः श्रीचादयः। तदणाद्व श्रीचयन्ते। पते च यमनियमा विष्णुपुराणे दर्शिताः

> ब्रह्मचर्यमिष्यां च सत्यासीयापरिग्रहान्। सेवेत योगी निष्कामी याग्यतां खंमनी नयन॥

खाधायश्री चसनोवतपांसि नियमातावान्।
कुर्वीत ब्रह्माण परं परस्मिन् प्रवणं सनः ॥
एते यमाः सनियमाः पञ्च पञ्च प्रकीर्त्तिताः।
विश्विष्ठफखदाः कामे निष्कामाणां विमुक्तिदा इति ॥
खिरसुखमासनं पद्मासनभद्रासनवीरासनखस्तिकासनदण्डकासन सापात्रयपर्यद्वकी द्वनिषदनोष्ठनिषदनसमसंख्वानभेदाद्व्वविधम्

पादाङ्गुष्टी निबधीयाद्धसाभ्यां खुन्क्रमेण तु। ऊर्व्वास्परि विप्रेन्द्र क्रला पादतको उभे। पद्मासनं भवेदेतत् सर्व्वेषासभिपूजितम्।

द्यादिना याज्ञवच्यः पद्मामनादिखक्षं निक्पितवान् तसर्थं ततएवावनन्त्रयम्। तसिन्नामनस्थियं सित प्राणायामः प्रतिष्ठिता भवति। स च श्वासप्रश्वासयोगंतिविच्छेदखक्षः तत्र श्वासे। नाम वाज्ञस्य वायोरन्तरानयनम्। प्रश्वासः पुनः कौष्ठस्य विकिःसा-रणम्। तयोक्भयोरिष सञ्चरणाभावः प्राणायामः। ननु नेदं प्राणायामसामान्यस्वचणं तिक्षेषेषु रेचकपूरककुभकप्रकारेषु तदनुगतेरयोगादिति चेन्नैष देषः सर्वचापि श्वासप्रश्वासगित-विच्छेदसभावात् तथा कि कौष्ठस्य बायोर्विकिःसरणं रेचकः प्राणायामः प्रश्वासतेन प्रागुन्तः। वाज्ञवायोरन्तर्धारणं चरमः यः श्वासक्षः। श्रन्तसभाविकः कुभाकः यक्तिन् जलमिव कुभे निश्चसत्या प्राणास्था वायुरवस्त्राप्यते। तत्र सर्वच श्वासप्रश्वासप्रति तस्मिन् सति यासप्रयासयोगीतिविच्छेदः प्राणायाम इति। स च वायुः स्वर्थोदयमारभ्य सार्द्धघटिकादयं घटीयन्त्रस्थितघट-श्रमसन्यायेन एकैकस्यां नाद्यां भवति एवं सत्यइनिंग्नं यास-प्रयासयोः पट्गताधिकैकविंगतिसङ्खाणि जायन्ते। त्रतएवेकिं मन्त्रसमर्पण्रङ्खवेदिभिरजपामन्त्रसमर्पने

षट्शतानि गणेशाय षट्सइसं खयभुवे।
विषावे षट्सइस्य षट्सइसं पिनाकिने॥
सइस्रमेकं गुरवे सइसं परमाताने।
सइस्रमाताने चैवमर्पयामि छतं जपमिति॥
तथा नाडीसञ्चरणदशायां वायोः सञ्चरणे पृथिव्यादीनि तन्वानि वर्णविशेषवशात् पुरुषार्थाभिकाषुकैः पुरुषेरवगकाव्यानि।
तदुक्तमभियुकैः

सार्द्धं घटीदणं नाडोरेकैकार्कीदयात् वहेत्।
श्वारघट्टघटीश्वाम्तिन्याया नाखाः पुनः पुनः॥
श्वतानि तस्य जायम्ते निश्वासीच्छासयार्नव।
खखषट्कदिकैः सङ्घाहाराचे सकले पुनः॥
षट्चिंग्रहुणवर्णानां या वेला भणने भवेत्।
सा वेला महता नाख्यम्तरे सस्ररता भवेत्॥
प्रत्येकं पश्च तत्तानि नाखास्य वहमानयाः।
वहम्यहर्निंगं तानि ज्ञात्यानि यतात्मभिः॥
ऊद्धं विक्षरघलीयं तिरस्थीनः सभीरणः।
भूमिमर्द्वपृटे खोम सर्वगं प्रवहेत् पुनः॥

वाचार्वक्रेरपां प्रच्या चे। बस्तनं वहेत् क्रमात्। वस्त्रोद्भयोतीसोज्ञीतयोऽयं ययाक्रमम्॥ प्रच्याः पद्मानि पञ्चात्रचलारिंजन्तयास्मरः। त्रग्नेक्तिंत्रत् पुनर्वाचीविंत्रतिर्मभेगे दत्र॥ प्रवाहकालमञ्जेयं हेतुर्विक्रसयोरय॥ पृथ्वी पञ्चमुका तायं चतुर्गकमधानसः। चिगुषोदिगुषो वायुर्वियदेकगुणं भवेत्॥ गुणं प्रति इत्रपसान्युर्व्या पञ्चात्रदित्यतः। एकैक हानि सी यादे साथा पञ्च गुणाः चितेः। गन्धेरसम्ब रूपम्च स्पर्भः ग्रब्दः क्रमादमी॥ तत्तार्थां भूत्रसार्थां सात्रात्रानिकार्थे फलोचितः। दीप्ताखिराधिकाक्यये तेजावायमरेषु च॥ ष्ट्यप्रेजामस्द्वीामतत्तानां चिक्रमुखते। त्राचे खैथें खिनस्य प्रैटो कामोद्भवा मवेत्॥ हतीये कापमनापा चतुर्थे चञ्चलाह्मता। पञ्चमे ग्रूत्यतेव खाद थवा धर्मवासना॥ श्रुत्योरङ्गुडकी मधाङ्गुखी नासापुटदये। स्रक्षांः प्रान्यकोपान्याङ्गुः जी प्रेषे दृगन्तयेः॥ न्यसानार्भप्रथियादितत्त्रज्ञानं भवेत् क्रमात्। पोतसेतार्षभामैविंन्दुभिर्निर्पाधि खमिलादिना॥ यथावदायुतस्वमवगम्य तिस्रयमने विधीयमाने विवेकज्ञाना-बर्णकर्माच्या भवति। तपा न परं प्राणायामादिति।

दश्चने भावमानानां भाद्यनां हि यथा मसाः।

प्राणायामेस्य दश्चने तदिन्त्रियपत्रमा दित च॥

तदेवं यमादिभिः संस्तृतमनस्कस्य योगिनः संयमप्रत्याद्यारः
कर्मयः चतुरादीनामिन्त्रियाणां प्रतिनियतरञ्जनीयकोपनीयमोद्दनीयप्रवण्णप्रदाणेनाविक्ततस्वरूपप्रवण्णित्तानुकारः प्रत्या
हारः दन्त्रियाणि विषयेभ्यः प्रतीपमाद्रियनोऽसिन्तिति व्युत्प
त्तः। ननु तदा चित्तमभिनिविष्ठते नेन्त्रियाणि तेषां वाञ्चावि
वयलेन तच सामर्थाभावादतः कयं चित्तानुकारः प्रद्धा प्रत
एव वस्तुतस्वस्यासभ्यवमभिवन्थाय सादृष्यार्थमिवश्वस्यकारः

स्वाकारः स्वविषयासम्प्रयोगे चित्तस्वरूपानुकार द्वेन्द्रियाणां

प्रत्याद्यार दति। सादृष्णस्य चित्तानुकारिनिर्म्तं विषयासम्प्र
योगः सदा चित्तं निर्धाते तदा चचुरादीनां निरोधे प्रय
वान्तरं नापेचणीयं यथा मधुकरराजं मधुमचिका प्रनुवर्क्तने

तथेन्द्रियाणि चित्तमिति। तदुक्तं विष्णुपुराणे

ज्ञादिखनुरकानि नियुद्धाचाणि योगिवत्।
कुर्याचिक्तानुकारीणि प्रत्याद्दारपरायण इति॥
वस्रता परमा तेन ज्ञायतेऽतिचलात्मनः।
इन्द्रियाचामवस्रीकीर्यांगी योगस्य साधक इति॥
नाभिचनद्दयपुष्डरीकना स्वादादाधात्मिके दिर्णागर्भवासप्रजापतिप्रस्तिके वाद्ये वा देशे चिक्तस्य विषयाक्तरपरिदारेण सिरीकरणं धारणा। तदाद देशवन्धस्यक्तस्य धारणेति।
पीराणिकास्य

प्राणायामेन पवनं प्रत्याद्वारेण चेन्द्रियम्। वजीकत्य ततः सुर्याचित्तस्थानं ग्रुभात्रवमिति॥ तस्मिन् देशे ध्येयावसम्बन्धः प्रत्ययस्य विसदृशप्रत्ययप्रदाणेन प्रवाद्याधानं तदुकं तद प्रत्ययैकतानता ध्यानमिति। प्रन्येरणुकं

तद्रूपप्रत्यवैकाय्या सम्मतिसान्यनिसृद्धा। तद्धानं प्रथमेरक्केः पित्रूर्निषास्रते तथेति ॥ प्रसङ्गाचरममङ्गं प्रागेव प्रात्यपीपदामः।

तदनेन यागाङ्गानुष्ठानेनादरनैरम्यार्थदीर्घकासमेवितेन समाधिप्रतिपचक्केत्रप्रचयेऽभ्यासवैराग्यवत्रासाधुमत्यादिसमाधि-साभा भवति।

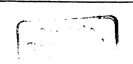
भय किमेवमकसादसानितिकटाभिरत्यन्ताप्रिद्धाभिः कर्णाटगाँ उत्तापासिभिनियते भवान् निह वयं भवनां भीषयामहे किन्तु मधुमत्यादिपदार्थयुत्पादनेन तोषयामः ततसाकुताभयेन भवता श्रूयतामवधानेन। तन मधुमती नामाभ्यासवैराग्यादिवशादपास्तर्जसमोस्त्रेशस्वप्रकाश्रमयस्तभावनयाऽ
नवस्रवैशारस्विद्यातनक्षपस्तक्षरप्रशाख्यासमाधिसिद्धिः। तदुन्नं स्तक्षरा तन प्रश्चेति। स्तं सत्यं विभिन्तं कदासिदपि न विपर्ययेणास्त्रास्ते तन स्तितो दार्श्चे सित दितीयस्य योगिनः सा प्रशा भवतोत्यर्थः। चलारः खसु योगिनः
प्रसिद्धाः प्राथमकस्त्रिको मधुभूमिकः प्रशास्त्रोतिरतिकान्तभावनीयस्ति। तनाभ्यासी प्रदक्तिमानक्रोतिः प्रथमः न
लनेन परिचन्तदिगाचरश्चानक्ष्पं वै क्यातिर्वश्चिततिकानित्यन्तं

भवति। ऋतकारप्रज्ञी दितीयः भूतेन्द्रियजयी हतीयः परवै-मने।जविलादया मधुप्रतीकसिद्धयः राग्यसम्बद्धाः । तदुकं मनाजितिलं विकरणाभावः प्रधानजयस्रोत। मनाजितिलं नाम काचस मनावदुत्तमा गतिसाभः विकरणाभावः काच-निर्पेचाणामिन्द्रियाणामभिमतदेशकासविषयापेचवृत्तिसाभः प्रधानज्ञयः प्रकृतिविकारेषु सर्वेषु विश्वतम्। एताञ्च सिद्धयः करणपञ्चकखरूपजयात् हतीयख चािगनः प्रादुर्भवन्ति यथा मधुन एकदेशोऽपि खदते तथा प्रत्येकमेव ताः चिद्धयः खदना इति मधुप्रतीका सर्वभावाद्यधिष्ठाहलादिक्पादिक्पा विशे-का पिद्धिः। तदाइ मन्तप्रपान्यताखातिमात्रप्रतिष्ठस्य मर्व-भावाधिष्ठाह्न सर्वेज्ञलं चेति। सर्वेषां व्यवसायाव्यवसायाता-कानां गुणपरिणामक्षपाणां भावानां खामिवदाक्रमणं सर्व-भावाधिष्ठाहलं तेषामेव शामोदिताचपदेश्वधर्मिलेन स्थिता-नां विवेक ज्ञानं सर्व्ये ज्ञास्त्रम्। तदुक्तं विश्लोका वा ज्योतिश्च-तीति। सर्ववित्तप्रत्यसमये परं वैराग्यमात्रितस्य जात्यादि-वीजानां क्षेत्रानां निरोधसमर्थी निर्वीजः समाधिः असस्य-ज्ञातपद्वेदनीयः मंस्कारभेषतात्यपदेग्यः चित्तस्यावस्थाविभेषः तदुकं विरामः प्रत्ययाभ्यामपूर्वः संस्कारभेषोऽन्य इति। एवञ्च सर्वता विरज्यमानस्य तस्य पुरुषधीरेयस्य क्षेत्रवीजानि च निर्देग्धशालिवीजकल्यानि प्रसवसामर्थ्यविधुराणि मनसा साङ्के प्रत्यसं गच्छन्ति । तदेतेषु प्रसीनेषु निरूपञ्चवविवेकस्थातिपरि-पाकवशात् कार्यकारणात्मकानां प्रधाने खयः चितिश्रक्तिख- क्पप्रतिष्ठा पुनर्वृद्धियत्ताभियमन्थविधुरा कैवच्यं सभते रति। विद्विदयी च मुक्तिरका प्राञ्जलिना पुरुषार्थै ग्रह्मानां प्रति-प्रसवस्त्रक्षपप्रतिष्ठा वा चितिमिकिरिति। न चास्तिन् सत्यपि कस्ताम जायते जन्मुरिति वदित्यं कारणाभावात् कार्याभाव इति प्रमाणिक्द्वार्थे नियागानुवागवारयागात् त्रपरया कार-णाभावेऽपि कार्यमस्ये मणिवेधादयोऽन्यादिभ्या भवेषुः तथा चानुपपन्नार्थतायामाभाषको खीकिक उपपन्नार्थी भवेत्। तथा अपृतिः अन्धेः मणिमविन्दत् अविध्वत् तमनङ्गु जिरावयत् गृषीतवान् श्रयीवः प्रत्यमुञ्जत् पिनद्भवान् तमजिक्को वा श्रमं-ञ्चत श्रभ्यपूष्णयत् स्ततवानिति यावत्। एवञ्च चिकित्साशास्त्र-वद्यागन्नाकः चतुर्वृदं यथा चिकित्सान्नाकः रोगे। रोगदेतुरा-रोग्धं भेषत्रमिति तथेदमपि संसार: संसारहेतुर्मी हो मोची-पाय रति। तत्र दुःखमयः संसारी हेयः प्रधानपुरवयोः संयोगी हेयभी महेतुः तसान्धन्तिकी निवृत्ति हीनं तद्पायः सम्बन् दर्भनम्। एवमन्यद्पि कार्त्तं यथास्थावं चतुर्वृहमूक्त नीयमिति सर्वमवदातम॥

दिति सर्व्यदर्शनसंग्रहे पातञ्चलदर्शनम्॥

इतः परं सर्वदर्शनिश्चरोमिषभूतं शास्त्रदर्शनमन्यत्र सि-खितमित्यत्रोपेचितमिति॥

सम्पूर्णः ।



## BIBLIOTHECA INDICA;

# A COLLECTION OF ORIENTAL WORKS,

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Hon. Court of Directors of the Wast Andia Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

#### ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

The following changes have been made in the plan and management of this publication, under a resolution of the Society adopted, at the recommendation of the Council, on the 6th of April last,

- 1st. The publication of the series will be superintended by the Philological Committee.
- 2nd. Proposed contributions to the series should be sent in, as at present, to the Council who, after reference to the Philological Committee, will report on the proposition for the Society's sanction.
- 3rd. Editors of texts will not be called upon to supply translations of the works published, but an analysis of these will be required in the form of an Introduction.
- 4th. Contributions will be paid for, if required, at rates not exceeding 12 Rs. per sheet of 8 octavo pages. The exact amount of renumeration will be fixed by the Council in each special case. The renumeration allowed is to include all charges, as for procuring MS., Copying, Collating, &c.: proofs to be corrected by the editor.
- 5th. Each fasciculus to have a consecutive No. without reference to volumes; the paging to be continuous for each work and for each translation of a work, so that each work or translation shall form a distinct volume and have its separate title-page.
  - 6th. The price to be reduced to 10 annas per No.

#### WORKS PUBLISHED.

|                                                                                    |     |   | er<br>e. | Re |    |    |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----|---|----------|----|----|----|
| Vol. I.—The first two Lectures of the Sanhitá of the                               |     |   |          | •  |    | .= |
| Rig Véda, with the Commentary of Mádhava Achar-                                    |     |   |          |    |    |    |
| ya, and an English translation of the text. Edited<br>by Dr. E. Röer, Nos. 1 to 4, | 4.  | ^ | Λ        | 2  |    | Λ  |
| Vol. II.—Parts I. and II.—The Brihad Aranyaka Upa-                                 | -30 | v | •        | •  | •  | u  |
| nishad, with the Commentary of S'ankara A'charya,                                  |     |   |          |    |    |    |
| and the Gloss of Ananda Giri. Edited by Dr. E.                                     |     | _ | _        |    | ٠. |    |
| Röer, Nos. 5 to 13, 16 and 18,                                                     | 11  | O | 0        | 6  | 14 | 0  |
| shad and Commentary. Fasciculi I.II. Nos. 27 and 38,                               | 2   | 0 | 0        | 1  | 4  | 0  |

| BIBLYOTHECA INDICAR                                                                                 | Former price. | Reduced price. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|----------------|
| Vol. III.—The Chhandogya Upanishad, with the Com-                                                   | TITO          | TA             |
| mentary of S'ankara A'chârya, and the Gloss of<br>A'nanda Giri. Edited by Dr. E. Röer, Nos. 14, 15, | Chille U.     |                |
| 17, 20, 23 and 25,                                                                                  | 600           | 3 12 0         |
| Vol. VII.—The Taittiriya, Aittaréya and Swétas'wa-                                                  | man mo        | 作              |
| tara Upanishads, with Commentary, &c. Nos. 22, 33                                                   | 000           | 1110           |
| and 34,                                                                                             | 300           | 1 14 0         |
| and Mándukya Upanishads, with Commentary, &c.                                                       |               |                |
| Edited by Dr. E. Röer, Nos. 24, 26, 28, 29, 30 and 31,                                              |               | 3 12 0         |
| Vol. XV.—The Taittiriya, Aittaréya, S'wétas'watara,                                                 |               | 2 170          |
| Kéna, Is'a Katha, Pras'na, Mundaka and Mandukya<br>Upanishads. Translated from the Original Sans-   | 1 Bullau      | 1 901          |
| krit, by Dr. E. Röer, Fasciculus I. Nos. 41 and 50,                                                 |               | 1 40           |
| Vol. IX.—Division of the Categories of the Nyaya                                                    | hargime       | or the rec     |
| Philosophy, with a Commentary and an English<br>Translation, by Dr. E. Röer, Nos. 32 and 35,        | 200           | 1 40           |

### WORKS IN PROGRESS.

VOL. IV.—The Elements of Polity, by Kamandari. Edited by Babu Rajendralal Mittra. Already published, Fasciculus I. being No. 19.

Vol. V.—The Lalita-Vistara, or Memoirs of the Life and Doctrines of Sákya Sinha. Edited by Bábu Rájendralál Mittra. Already published, Fasciculus I, No. 51.

Vol. VI.—Arabic Bibliography. Edited by Dr. A. Sprenger. Published, Fasciculus I. being No. 21.

Vol. X.—The Sáhitya-Darpana, or Mirror of Composition, by Viswanatha Kavirája, with English Translation by J. R. Ballantyne, LL. D. Published, Fasciculi I. II. III. IV. Nos. 36, 37, 53 and 54.

Vol. XI.—Uttara Naishada Charita, by Sri Harsa, with the Commentary of Narayana. Edited by Dr. E. Röer. Already published, Fasciculi I. II. III. IV. V. VI. Nos. 39, 40, 42, 45, 46, 47 and 52.

Vol. XII.—The Conquest of Syria by the Pseudo Waqidy Edited in Arabic, by W. Lees.

Vol. XIII.—Itqán fy 'olu'm algorán, or (seventy) exegetic-sciences of the Korán by Sovúty in Arabic, edited by Mowlawees Basheerood-deen and Noorool Hakk, with an analysis by Dr. A. Sprenger. Two parts are published.

Vol. XIV.—Purána Sangraha, or a collection of the Puránas in Sanscrit and English, by the Rev. Professor Banerjea. No. 1, containing a part of the Márkandéya Purána is published.

Vol. XV.—The second part of the Sekander-Námah of Nizámy which is also called the Khirad-námah. Edited by Agha Mohammad Shustery and Dr. A. Sprenger. The first half is published.

Vol. XVI.—Sánkhya Pravachana Bháshya. Edited by F. Edward Hall, M. A. and translated by J. R. Ballantyne, LL. D.

Vol. XVII.—Ibn Miskawayh's work on Ethics in Arabic. Edited by CAPTAIN F. HAYES, M. A.

CHAITANYA CHANDRODAYA NATAKA of Kavikarnapura. Edited by Babu RAJENDRALAL MITTRA. Already published Fasciculi I. II. Nos. 47 and 48.

The Prákrita Grammar of Kramadíswara, Edited by Bábu Rájendralál

An English translation of the Chhándogya Upanishad of the Sáma Veda. By Bábu Rájendralál Mittra.

Sarvadarsana Sangraha; or an Epitome of the different systems of Indian Philosophy. Edited by Pandita I'swarachandra Vidyáságara.

Digitized by Google

### BIBLIOTHECA INDICA;

## A COLLECTION OF ORIENTAL WORKS,

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Hon. Court of Directors of the East India Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

#### ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

### SANSKRIT WORKS IN PROGRESS.\*

The Elements of Polity, by Kámandaki. Edited by Bábu Rájendbalál Mittra. Already published, Fasciculus I. being No. 19.

The Lalita Vistara, or Memoirs of the Life and Doctrines of Sárya Sinha. Edited by Bábu Rájendralál Mettra. Already published, Fasciculi I. and II. Nos. 51 and 73.

The Prákrita Grammar of Kramadíswara. Edited by Bábu RáJENDRALÁL MITTRA.

An English translation of the Chhándogya Upanishad of the Sáma Veda, By Bábu Rájendralál Mittra. Already published, Fasciculus I. No. 78.

The VEDÁNTA SÚTRAS. Edited by Dr. RÖER, Published, Fasciculi I. and II. Nos. 64 and 89.

The TAITTIRÍVA SANHITÁ OF the Black Yajur Veda. Edited by Dr. E. RÖER. Published, Fasciculi I. to VIII. Nos. 92, 117, 119, 122, 131, 133, 134 and 137.

The TAITTIRYÍA BRÁHMANA of the Black Yajur Veda. Edited by Bábu RÁJENDRALÁL MITTRA. Published, Fasciculi I. and II. Nos. 125 and 126.

The SURYA-SIDDHÁNTA, with its Commentary the Gudhártha-prakás'akh. Edited by Fitz-Edward Hall, A. M. Already published, Fasciculi I. II. and III. Nos. 79, 105 and 115.

The TALE OF VÁSAVADATTA', by SUBANDHU, with its Commentary entitled Darpana. Edited by FITZ-EDWARD HALL, A. M. Published, Fasciculi I. and II. Nos. 116 and 130.

The Ma'rkandeya Pura'na. Edited by K. M. Bannerjea, already published, Fasciculi I. II. and III. Nos. 114, 127 and 140.

\* For a list of the Persian and Arabic works in progress, See No. 130 of the Bibliotheca India.

Digitized by Google

## WORKS PUBLISHED.

|                                                                                                                                                                                                                                                                             | Former<br>Price. | Reduced<br>Price. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------------------|
| The first two Lectures of the Sanhita of the Rig Véda, with the Commentary of Mádhava Achárya, and an English translation of the text. Edited by Dr E. Röer,                                                                                                                |                  |                   |
| Nos. 1 to 4,                                                                                                                                                                                                                                                                | 400              | 2 8 0             |
| Edited by Dr. E. Röer, Nos. 5 to 13, 16 and 18,                                                                                                                                                                                                                             | 11 0 0           | 6 14 0            |
| mentary. Nos. 27, 38 and 135,  The Chhándogya Upanishad, with the Commentary of S'ankara Achárya, and the Gloss of Ananda Giri. Edited by                                                                                                                                   | 300              | 1 14 0            |
| Dr. E. Röer, Nos. 14, 15, 17, 20, 23 and 25,                                                                                                                                                                                                                                | 600              | 3 12 0            |
| Commentary, &c. Nos. 22, 33, and 34,                                                                                                                                                                                                                                        | 300              | 1 14 0            |
| Röer, Nos. 24, 26, 28, 29, 30 and 31,  The Trittiriya, Aittareya, S'wétás'watara, Kéna, Is'á, Katha, Pras'na, Mundaka and Mándukya Upanishads.  Translated from the Original Sanskrit, by Dr. E. Röer,                                                                      | 600              | 3 12 0            |
| Nos. 41 and 50.  Division of the Categories of the Nyáya Philosophy, with a Commentary and an English Translation, by Dr. E.                                                                                                                                                | 200              | 1 40              |
| Röer, Nos. 32 and 35,  The Sáhitya-Darpana, or Mirror of Composition, by Viswanátha Kavirája, edited by Dr. E. Röer, Nos. 36, 37, 53, 54                                                                                                                                    | 200              | 1 40              |
| and 55,  The Chaitanya Chandrodaya Náṭaka of Kavikarnapura. Edit-                                                                                                                                                                                                           | 500              | 3 2 0             |
| ed by Bábu Rájendralál Mittra, Nos. 47, 48 and 80, The Uttara Naishada Charita, by Sri Harsa, with the Commentary of Naráyana. Edited by Dr. E. Röer. Fasciculi I. II. III. IV. V. VI. VII. VIII. IX. X. XI. and XII. Nos. 39, 40, 42, 45, 46, 52, 67, 72, 87, 90, 120, 123 | 300              | 1 14 0            |
| and 124,  The Sánkhya-Pravachana-Bháshya. Edited by Fitz-Edward Hall, A. M., and to be translated by J. R. Ballantyne, I.L. D. Fasciculi I. II. and III., being                                                                                                             | 12 0 0           | 7 80              |
| Nos. 94, 97 and 141, The Sarvadarsana Sangraha; or an Epitome of the different systems of Indian Philosophy. By Mádhaváchárva. Edited by Pandita Is'warachandra Vidyás-                                                                                                     | 000              | 1 40              |
| AGARA. Fasciculi I. and II. Nos. 63 and 142,                                                                                                                                                                                                                                | 000              | 1 40              |